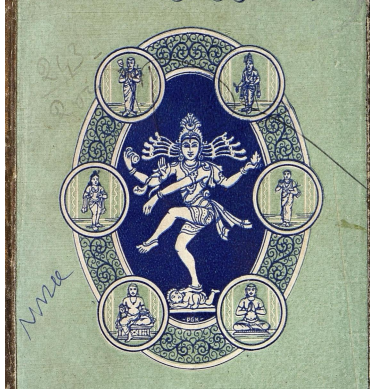
138

சிவஞானபோதமும் – பன்னிருதிருமுறையும்



திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

### செவமய்

# சிவஞானபோதமும் — பன்னிருதிருமுறையும்

திருக்கயிலாய ப**ரம்பரை**த் திருவாவடு துறை ஆ**தீ**னம் 21–ஆவது குருமகா ச<mark>ர்கிதானம்</mark>

> ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ கெ பரமாசாரிய சுவ

சுப்ரமண்ய தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் இருவருளாக்கூப்படி



ஷை ஆதீனத்து வித்துவான் தே. ஆ. ஸ்ரீநிவாஸாசாரியன் இயற்றியது

ஜய – சித்திரை – திருஓண நாள் 1954

உரிமைப்பதிவு

### சிவ**ம்**யம் தொச்சிற்றம்பலம்

## குருமரபு வாழ்த்து

கவிலாய பரம்பரையிற் சிவஞான போதநெறி காட்டும் வெண்ணே பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெய்ஞ்ஞான பானு வாகிக் குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடுதுறைவாழ் குருநமச்சி வாய தேவன் சயிலாதி மரபுடையோன் றிருமரபு கீடூழி தழைக மாதோ.

திருச்சிற்றம்பலம்.





இருபத்தொன்ருவது குருமகா சந்நிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள்

## பொருளடக்கம்

\*

|     | _               |         |          |      | பச்கம் |
|-----|-----------------|---------|----------|------|--------|
| 1.  | நன் றியுரை      |         |          |      |        |
| 2.  | சாற்றுகவி       |         |          |      |        |
| 3.  | அணி ந்துரை      |         |          | •••• |        |
| 4.  | நூன்முகம்       |         |          |      |        |
|     | சிவஞான போது     | – م     |          |      |        |
| 5.  | மங்கல வாழ்த்    | துப் பெ | ாருத்தம் | •••• | 45     |
| 6.  | முதலாம் சூத்    | திரப்   | ,,       | •••• | 49     |
| 7.  | இரண்டாம்        | ,,      | ,,       | •••• | 61     |
| 8.  | முன்ரும்        | ,,      | ,,       | •••• | 77     |
| 9.  | நான்காம்        | ,,      | "        | •••• | 85     |
| 10. | ஐந்தாம்         | ,,      | ,,       | •••• | 95     |
| 11. | ஆரும்           | ,,      | ,,       | •••• | 103    |
| 12. | ஏழாம்           | ,,,     | "        | •••• | 113    |
| 13. | எட் <b>டாம்</b> | ,,      | ,,       | •••• | 121    |
| 14. | ஒன்பதாம்        | ,,      | ,,       | •••• | 129    |
| 15. | பத்தாம்         | ,,      | ,,       | •••• | 139    |
| 16. | புதுணேராம்      | ,,      | ,,       | •••• | . 147  |
| 17. | பன்னிரண்டாம்    | ,,      | 11       | ···· | 159    |
| 18. | பின்னுரை        |         |          |      | 170    |

\_\_\_\_

**உ** சிவம**ய**ம்

## நன்றியுரை

### குரு வணக்கம்

😘 நல்துணே ஆவது நமச் சிவாயமே "

மூலஞர் மொழிக்துவைத்த ந**ப**ச்சி**வாய் மக்திரம்** ஞாலமேல் நடக்குமாறு நாடுகண்ட நாயகன் காலஞர் வெங்காமஞர் கமலஞரைக் காய்க்தவன் சீலமேவு துறைசைசு**ப்ர மண்ய**ருடுவைத் தொழுவ**மே** 

ஆன் மாவுக்கு வேண்டுவது பேரின்பம். இதனே ஞானபக்திகளால் அடைய வேண்டும். ஞானம், சாத்திரத்தாலும் சதாசாரியராலும் வி ளே வ து. பக்தி, தோத்திரப் பயிற்சியால் பல்குவது. இவற்றை ஒரு சிறிதும் குறைவின்றி மக்கட்கருள் இருப்பன சிவஞானபோத சாத்திரம் - திருவாவடுதுறை ஆதீனம் - தேவாரமாதி தோத்திரப் பனுவல்கள். சாத்திரங் கற்றுத் தோத்திரம் ஓதித் திருவாவடுதுறை ஞான சாரியருடைய திருவடி அடைதலே முழுப்பேறு. இவற்றுள், ஞானசாரியருடைய திரு வடிக்கு ஆளாதலே இதன் முன்னர் அடியேன் அப் பெருமான் திருவடிக் கணிந்துள்ள ஸ்ரீ நமச்சிவாய மூர் த் தி ஆற்றுப்படை கருத்தாகக் கொண்டது.

மற்றிரண்டு பனுவல்களேயும் ஒப்பிட்டோதுவதற்கு அடிகோலுவதே இதுபோது வெளிவருகின்ற இந்தச் "சிவஞானபோதமும்-பன்னிரு திருமுறையும்" என்ற நூலின் உட்கிடை. அடியேனுக்குள்ள அறிவு சிறியது. நூற்குரிய பொருளோ மிகப்பெரியது. ஆதலின் இப்பணி திருவருள் துணேயின்றேல் இயலாதென்பது வெளிப்படை.

**திருவாவடுதுறை ஆதீன** பரம்பரையில் இது போழ்து **இருபத்தோராவது குருமஹா சந்நிதான**மாக எழுந்தருளியிருந்து சிவக்ஷேத்திர-குருக்ஷேத்திர -பரிபாலனங்களுமே சித்தாந்த பாபாலனமும் சாஸ்தார தோத்தாரப் பாதுகாப்பும் செய்தருளுகின்ற ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக **பரமாசாரிய சுவாமிகள் தி**ருவருளாணயால் இந்த நூல் இயன்றது. மேலும், இப் பரமாசாரிய சுவாமிகள், இதன் முன்பு ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்து ஆற்றுப்படை நூலிணே ஆதீன வெளியீடாக மலரச் செய்தருளியவாறே இந்த நூலும் தமது ஆதீன வெளியீடாக மலரும் வண்ணம் இந்நூலுக்குரிய திருவெருவப் படங்களேயும் உதவித் திருவருள் பாலித்துள்ளார்கள். இங்ஙனம் அடி யேணே ஆட்கொண்டருளும் சுவாமிகளின் பெருங் க்குறைகு க்ணிக் ம்சுற்து கெக்க்டித் த்ணூக் திருவடிகளில் தஞ்சம் புகுகின்றேன்.

மற்றும், இந்நூலின்த் தமது திருநோக்கிஞல் புனிதப் படுத்தியும் சாற்றுக்கவி யளித்துப்போற்றி யும் இத் திருவாவடுதிறை ஆதீனப் பெரும்புலவர் சித்தாந்த சைவமணி உயர் திரு. த. ச. மீஞட்சி சுந்தரம் பிள்ளோயவர்கள் கடைக்கணித் துதவி யுள்ளார்கள். இவர்கள் பெருங் கருணேயினே அடி யேன் என்றும் நிணந்து நன்றி கூர்வல்.

இதன்மேல், இந்நூல் வெளிவருவதற் குரிய ஊக்கத்திண் அவ்வப்போது அடியேனுக்களித்தும், இந்நூற் கருத்திணத் திட்பநுட்பமாகத் தெரிவிக் கும் முகவுரை யுதவியும் பேரன்பு பூண்டவராவார், அடியேனது ஆர்வமிக்க நண்பரும், இவ்வாதீன அடியவருமாகிய உயர் திருவாளர் வித்துவான் T. S. தியாகராச தேசிகர் அவர்களாவர். இவர் களது பேரன்பு யாண்டும் துணேபுரிவதாகுக.

நூலிணக் காண்போருள்ளங் கவருமாறு கவி னுறுத்துவது அச்சழகேயாகும். இந்த நூலிண் மிகச் சருங்கிய நேரத்திலே நல்லமுறையில் அச்சிட் டழகுபுரிந் துதவிய திருப்பாதிரிப்புலியூர் "சரஸ்வதி" அச்சகத்தார்க்கும் எனது நன்றி பெரிதும் உரியதாகுக! வளர்க நற்பனுவல்கள்! வாழ்க நற்சைவம்!

நூலாசிரியன்,

ஆதீன வித்துவான் தே. ஆ. ஸ்ரீரிவாஸன்



ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள்

#### உ இவமாம்

## சிறப்புப்பாயிரம்

திருவா வடுதுறைத் தேசிக நாதன் குருமா மணிமுதல் நமச்சி வாய மூர்த்திக் கருளிய சீர்த்திச் சித்தர் சிவப்பிர காசத் தவப்பெருங் குரவன்

- 5. அன்ணேன் குரவன் அருணமச் சிவாய**ன்** என்னும் மச்சுச் செட்டிக் கருள் செய் உமாபதி சிவஞ முயரருட் குரும**ணி** மறைஞான சம்பந்த இறையவற் கெழிற்குரு அருணந்தி சிவாசா ரியன்முடி மிசையடி
- 10. வைத்தருள் செய்தெமை வழிவழி யடிமை கொண்டருள் குருபரன் கோதறு வெண்ணேயில் தண்டமிழ்த் துறைசையில் சந்ததம் குடிகொண் டுய்ந்நெறி காட்டும் மெய்கண்ட தேவன் அருளிய சைவ சித்தாந்தத் தமிற்நூற்
- 15. சிவஞான போதத் துறுமா றிரண்டு சூத்திரக் கருத்தும் பொழிப்பும் கிடக்கையும் சாத்திர அமைவும் தோத்திர மாகிய அருட்பாக் களில்நனி பொருத்திக் காட்டித் தமிழ்ப்புல வோர்நுகர் அமிழ்தெனத் இருமுறைப்
- 20. பெருங்கட லதனே அரும்பே ரறிவாம் மத்தினின் மதித்தவன் பத்தியின் வழிபடும் மாலெனத் தந்தே மகிழ்ந்தனன் கற்ரூர் பாலக லாத பண்புடைப் புலவன் எப்பொரு ளாயினு மிசைத்ததி னின்றே

- 25. மெய்ப்பொருள் காணும் விற்பனப் பனவன் சேந்தணேக் கந்தனத் தெய்வப் பிடியின் காந்தணே வள்ளி மணுளணே மயின்மிசைச் செந்தமிழ்ப் பரமா சிரியணே வேலணேத் திருமுரு காற்றுப் படையினு லநுதினம்
- 30. வழிபடு முளத்தன் வசையுறும் அறிஞன் எங்கள் துறைசையில் இருபத் தொன்றெனத் தங்கும் குரவன் பொங்குபே ரருட்கடல் சித்தாந்த சாத்திரம் இத்தரை முழுவதும் பரம னருளால் பரப்பவந் துதித்தோன்
- 35. செந்தமிழ்ப் புலவராம் சேய்களே பொருதாய் என்னப் போற்றும் மன்னிய வள்ளல் சைவப் பயிர்மிகத் தழையத் தழைத்து வேண்டா தீதலின் மாண்டகு கொண்மூ வேண்டிய துதவலிற் காண்டகு கற்பகம்
- 40. சிந்தித் தவைதர முந்துசிந் தாமணி புண்ணியம் பூசும் கண்ணிய மேரு ஆவியிற் போற்றும் காவி யுடையோன் உம்பர்த் தலத்தும் பம்பிடு கீர்த்தித் திப்பிய தேசிகன் சுப்பிர மணிய
- 45. அருட்குரு ராயன் ஆணேயில் துறைசை ஆதீன வித்துவா னெனவபி தானமும் பெற்றவ னென்பா லன்பா லுற்றவன் சீனி வாசன் தானிவ னெனச்சொலித் தக்கோர் புகழும் தண்டமி ழோனே.

இங்ஙனம், இருவாவடுதுறை ஆதின வித்துவான் சித்தாந்த சைவமணி -தே. ச. மீளுட்சிசுக்தரம் பிள்ளோ

## அணிந்துரை

#### அகர உயிர்போல் அறிவாகி எங்கும் ஙிகரில்இறை ஙிற்கும் ஙிறைந்து.

மக்களினத்தின் முகமொப்பது சமயம் சமயத்தின் இரு கேண்களேன விளங்குவன சமய சாத்திரங்களும் தோத்திரங்களும் ஆம் கண் இல்லாமல் வழி நடப் பது குடினைம். அப்படியே சாத்திரை தோத்திர நூலறிவு இல்லாது சமய வாழ்வு நடத்துவது அரிது. சாத்திரைநூலைறிவு உலகைப் பற்றியும், தன்னோப் பற்றி யும், தல்வைனப் பற்றியும் தெரியவேண்டிய ஞானத்தை விளேப்பது. தோத்திரை நூல், சாத்திரநூலால் துணி யப்பட்ட தஃவெண் நன்கறிந்து அவன்பால் பக் தி உண்டாகச் செய்வது. இந்த ஞானமும் பக்தியும் ஒரே குறிக்கோளுக்கே உதவுவன. ''கண் இரண்டும் ஒன் றையே நோக்கும்'' என்பது நன்னெறியுரை. சாத்திரம் இம்மையிலும் மறுமையிலும் இன்புற்றிருப்பதற்கே வழி கோேலுகிறது. தோத்திரம் அவ்வின்பத்தே இடை யீடின்றி அழுந்தித் துய்ப்பதற்கே வகைசெய்கின்றது. ஆதலின் இந்த இருதிறைத்து நூல்களும் ஒன்றே என்**ன**லாம்.

சைவ சமயம் மிகச் சிறந்தது. இதன் நுணுக்கம் அறிந்தார் யாவர்க்கும் இஃது உடன்பாடே. இச் சமயத்துச் சிறந்த சாத்திர நூல்கள் மெய்கண்ட சாத் திரங்கள் எனப்படும். தோத்திர நூல்கள் மூவர் தேவார . µுதெலிய**ன.** இவை பன்னிரு திருமுறைகள் எ**ன**ப் பகரப்படும். இவற்றுள் இரண்டொன்று தோத்திர நாலாகக் காணப்படா விடினும் பத்தி விணக்கும் பான் மையில் தோத்திரக் கருத்தே உடையனவாம். மெய் கண்ட சாத்திரங்களில் அடங்கிய நூல்கள் பதிறைன் காம். இவற்றுள் தஃவசிறந்தது ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர் அருளிச்செய்தி சிவஞானபோத நூலாகும். இந்த நூலில் வேதாகம் திருமுறைகளின் செய்திகளெல்லாம் உள் ளன என்பது ஆன்ருேருரை. அங்ஙனம் அமைந்திருத் துலு "வேதம் பசு" என்னும் பாடவுணார்த்தும். பால் தபிராகத் திரிந்து வெண்ணெய் ஆகிறது. இதுவே நெய். அதுபோலவே வேதாகமச் செய்திகள் மொழி திரிந்த நூலாகியுள்ளன. இவை ிநய்பொப்பன. நெய்யினீங்காதது அதன் சுவை. அவ்வாறே ஸ்ரீ மெய் கண்டார் சாத்திரம் சுவை நிகர்ப்பது- இதின் இந்தச் **''சிவஞானபோதமும் ~ பன்னிருதிருமுறையும்''** என்ற நூல் ஆராய்கிறது. இம்முறையில் இஃது ஒரு புது முயற்சியே யாகும்.

இந்நூல் சிவஞானபோதப் பன்னிரு சூத்திரங்க கீளாடு பன்னிரு திருமுறைகளேயும் ஒப்புக்காண முயல் கிறது. சூத்திரம் பன்னிரண்டாகவும் திருமுறை பன்னி ரண்டாகவும் எண்ணெப்புமை கொண்டிருத்தலால் கருத்தொப்புமை காணலாமா என்ற எண்ணம் எழுதல் இயல்பே. இங்ஙனம் கருத்தொப்புமை காண்டற்கு இந்நூல் வழி கோலுகின்ற தென்னலாம். இம்முறை யில் இந்நூல் சாத்திரத்தின் ஒவ்வொரு சூத்திரத்தோடு திருமுறையின் ஒவ்வொரு பாடலே ஒப்புக்காண்கிறது. அதிலும், ஒவ்வொரு திருமுறையின் முதல் திருப் பாட்டிலே ஒவ்வொரு சூத்திரத்தின் கருத்தும் முறையே கருக்கொண்டு கிடத்தலே இந்நூல் ஆய்வது அருஞ் செயலேயாகும். சிற்சில இடங்களில் சொல்லொற் றுமைகூடக் காட்டப்பட்டுள்**ளது**. மற்**று**ம் ஒவ்வொரு திருமுறையின் முதற் பாசுரத்தை ஒப்பிடுவதேயன்றி அப்பதிகத்து இறுதிச் செய்யுளிலும் அவ்வவ்வெண் ணுட்பட்ட சூத்திரக் கருத்துக்கள் பொருந்தியிருத்த லும் ஆங்காங்கு புலப்படுத்தப்பட்டுளது. மேலும் சூத்ர ரத்துக்குச் சூத்திரம் இயைபு காட்டப்பட்டிருத்தற் கிணங்க, திருமுறைக்குத் திருமுறை இயைபிருத்தல அவ்வத் திருமுறை இறுதிப் பாசுரங்கொண்டு காட்டி யிருத்தல் களிப்பூட்டுஞ் செய்தியாகும். திருமுறைகளின் அடைவுக்குக்கூட ஏதோ உள்ளீடான காரணமொன்றிருத்தலே இந்நூலாய்வு நமக்குத்தெரிவிக் கின்ற தென்பது அடியேன் கருத்து. மற்றும் அந்தந்தச் சூத்திரப் பொதுக் கொள்கைக்கேற்ப, அந்தந்தத் திரு முறை ஆசிரியர்களின் வரலாறும் ஒருவாறு அமைந்து கெடத்தலும் இந்பூல் எடுத்துக் காட்டுதல் இறும்பூது பயக்கின்ற தென்னலாகும். இந்நூலால் சிவஞான போதச் செய்திகளின் இன்றியமையாதன எவ்வளவு தூரம் **த**ருமுறைகளில் கருக்கொண்டிருந்து முகிழ்த்து வ**ளர்ந்துள்ளன** என்பதை அறியலாம். இத்தகைய தொரு முயற்சியினே இதறைசிரியர் மேற்கோண்டுடைந் திருத்தல் சைவ நன்மக்கள் போற்றுக்குரியதே.

இந்நூலின் ஆசிரியர் வித்து வான் உயர் திரு.

T. A. சீனிவாஸாசாரியார் அவர்கள் திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீன ஆதிபரமாசாரியராக விளங்கியருளும் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக மூர்த்தி களின்மீது 'ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்தி – ஆற்றுப்படை' என்ற அரிய ஒரு செய்யுள் நூலே இயற்றி அம்மூர்த்தி களின் திருவருளுக்கிலக்காகி, ஸ்ரீலஸ்ரீ குரு மகா சந்நிதானம் அவர்களின் திருவருள் ஆசியையும் பெற்று

நேற்பேறேபெற்ற பெரியார் ஆவார். அவர்கள் தற் பொழுது ' சிவஞானபோ தமும் – பன் னிரு திருமுறையும் ' என்ற இவ்வாய் ஆராய்க்கிநூலே இயுற்றியுள்ளமை பெரிதும் பாராட்டுக் குரியதே. இந்நூலாசிரியர் சித் **தாந்த சைவ**நெறி பிறழாது சமய சாத்திர அருங்கருத் துக்களேத் தெள்ளிதின் உணர்ந்து, திருமுறைகள் பன் னிரண்டும் சிவஞான போதத்தின் பன்னிரண்டு சூத்திரங் கட்கும் இலக்கியமாகத் தகழ்கின்றன என்னும் அருங் கருத்தைப் புலப்படுத்தியுள்ள புலமைத்திறம் வியத்தற் குரியதே. இந்நூற் கருத்துக்கள் விஜய ஆண்டு மகரத் ,தஃ நாட் குருபூஜை விழாச் சொற்பொழிவுக ளுள் ஒன்ருக இவ்வாதீனம் **ஸ்ரீலஸ்ரீ குருமகா சக்கிதானம்** அவர்களின் திருமுன்பு இந்நூலாசிரியரால் பேசப் பட்டு நூல்லூர் மகாசந்நிதானம் அவர்கள் அருள் ஆசி யுடன் இவ்வாதீனத்துமகா வித்துவான் ஸ்ரீமான் ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள், மற்றும் இவ்வாதீன வித்து— வான் ஸ்ரீமான் த. ச. மீனுட்சிசுந்தரம் பிள்ளே அவர்கள் முதேலிய சான்நூர் பலரா லும்பாராட்டப்பட்டமை நேரில் அடியென் அறிந்த செய்தியாகும், மே லும் ஸ்ரீ நமச்சிவாய மூர்த்திகளே, 'காணும் கண்ணக்குக் காட்டும் உளம்போல் '— என்ற ஞானமொழிக்கிணங்க, இதன் ஆசிரியருக்குத் தோன்றுத் நுண்யோய் உள்நின்று உணர்த்த சாத்திர தோத்திர இவ்வருங் கருத்துக்க‱ா இந்நாலில் வாரி வழங்கியுள்ளார்களோ எனவும் அடியேன் கருதுகின்றேன்.

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதினத்து இருபத்தொன்றுவது குருமகா சந்நிதானமாக, அருள்ஞான பீடத்தில் அமர்ந்து சிவஞானச் செங்கோல் செலுத்தியருளும் **ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக பரமா** சாரிய சுவாமிகள் அவர்கள், இன்றைய சைவவுலகு சிவஞானமும் சிவநெறி யொழுக்கமும் நிரம்பப் பெற்றுச்

சிவானந்தப் பெருவாழ்வில் தினத் தின்புறல்வேண்டும் என்ற பேரருள் நிறைவால், இதுகாறும் பல அரிய சைவ சாத்திர நூல்களேயும் செந்தமிழ் நூல்களேயும் அச்சிட்டு வழங்கி, இதுபோலும் சைவ சாத்திர தோத்திர ஆராய்ச்சி நூல் வெளியீடுகளேச் செய்தருளுவதுபற்றி அவர்கட்குச் சைவவுலகு பெருநன்றி செலுத்தும் கடப் பாடுடையது. அன்றியும், கூடிய விரைவில் இத் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்து ஞானச் செல்வங்களாகிய **சிவஞான மாபாடியம்** முதலிய சித்தாந்த சைவ சாத்**த**ர நூல்களேயும், தமிழ் **'காமிகாகமம்'** என்ற அரியசாத்**த**ர நூலேயும் அழகிய முறையில் வெளியிடற்குரிய ஏற்பாடு களே நமது ஸ்ரீலஸ்ர் குருமகா சந்நிதானம் அவர்கள் திருவுள்ளங் கொண்டுள்ளார்கள் என்பதைப் பணி வுடன் தெரிவித்துக்கொள்ளு இறன். இவ்வாறே என் நிகழ அருளும்வண்ணம் ஸ்ரீலேஸ் குருமகர சந்நிதானம் அவர்களின் திருவடி இண்மலர்களேத்தியா னித்து அடியேன் தஃமேல் புணகேன்றேன்.

இங்ஙனம்,

கட் ூர் N. T· } வித்துவான் T. S. **தியாகராஜ தேசிகன்,** இருவாவடுத்தை ஆதீன அடியவன்

#### குரு வணக்கம்

### ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள்:

இருதய நாப்பண் அஞ்செழுத் துருவின் இறைவனே, உயிர்க்கொடை செய்யாமை அருள், பொறி அடக்கல், பொறை, தவம், வாய்மை, அன்பு, அறிவு என்னும்எண் மலர்கொண்டு ஒருமையொடு அருச்சித்து இடுகஎன்று அடியர்க்கு ஒள்ளிய தீக்கைசெய்து உணர்த்தத் திருஅமர் துறைசை உறையருள் குருவாம் திருநமச் சிவாயர்தாள் போற்றி.

— சிவஞானமுனிவர்

திருக்கயிலா யத்திறைவன் இவ்வுலகின் உயிர்களெலாம் திருந்தக் கண்ட மருக்குலவா வடுதுறைநற் பரம்பரையின் முதல்வரென மன்னும் தேவை அருத்தியினே டெப்பொழுது மகத்தினடைத் தவரேயென் றவனி போற்றும் திருத்தவமார் தேசிகசுப் பிரமணியர் திருவடிகள் சென்னி சேர்ப்பாம்.



ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிக மூர்த்திகளே 21 - ஆவது மஹாசந்நிதானம் ஸ்ரீ - ல - ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் வழிபடுதல்

### சிவமயம்

## நூல் முகம்

வேதம் பசுவதன் பால் மெய்யா கம நால்வா ஓதும் தமிழதனின் உள்ளுறுநெய்—போதமிகு தெய்யின் உறுசுவையாம் நீள்வேண்மேனைய் மெய்கண்டாக செய்த தமிழ் நூலின் திறம்.

#### உலகம்

உலகம் பல்வகை உயிர்கட்கும் இடமாக உள்ளது. இது மண்ணுலகு. இதுபோ<u>வ</u>ும் உலகுகள் பலப்பல உள என்பதே பெரியோர் துணைபு. உலகம் தன்னுட்ப**ட்ட உயிர்**களின் வளர்ச்சிக்காவன யாவும் தந்துதவுமாறு படைக்கப் பட்டுள்ளது. இவ்வுதவும் தொழில் இன்றேல் உலகம் பயனிலதாகக் கெருதப்படும். அவ்வவ்வுயிரின் உடம்புகட்கேற்ப, வேண்டும் பொருள்களேயெல் லாம் தன்னுட்கொண்டு தக்கவாறு அளித்து வளர்க் கிறது உலகு. ஐவகைத் தாய்மார்களில் வளர்ப்புத் **தாய் போன்று இது பணியாற்றுவது** நாமறிவதே. உலகின் உறுதுகுணையில்லாக்கால் காம் பெறுதல் இயலாது. இவ்வழியில் இவ்வுலகம் பன்னெடுங் காலமாக பின்று பணியாற்றி வருகின் றது. இவ்வளவும் தாணுகவே செய்யுக்கிறமை இவ் வுலகுக்கு உள்ளதா எனின் இலது. ஏனெனில் உவகு சடப்பொருள். ஒவ்வொன்றையும் அறிக்து ஆற்று தற்கான உயிராற்றல்—அறிவு — இது பெற் றில்ஃ. ஏதோ ஒரு பேராற்றல் வழி இஃது ஒழுகி வருகிறது. தாங்கியும் தர்தும் உதவும் இச்செயலே இவ்வுலகு பெற்றிருத்தற்கு ஒரு கோக்கம் இருக்தே திரும். அக்த கோக்கத்தை ஈடேற்றும் பொருட்ட<u>ே</u> இதன் இருப்பு கிகழ்கின் நதென்னலாம். அத்தகைய சுறந்த கோக்கம் யாதென மேலோர் ஆ**ராய்**ந்து வெளியிட்டுள்ளனர். இதனில் யாரும் மாறுபட்டன ரிலர். அந்தச் சீரிய நோக்கம் உடல் வளர்ச்சியன்று. உடல் வளர்ச்சியினேச் சாதனமாகக் கொண்டு ஏற்படவேண்டிய அறிவு — ஞானம் — எனப்படும் வளர்ச்சியாகும். இவ்வறிவு அல்லது ஞானத்தின் பயன் இன்பம் எனப்படும். இவ்வின்பப் பேறே முடிந்த குறிக்கோளாகும். எனவே, உலகமானது உயிர்கட்கு ஊன்வளர்ச்சிக்காவன உதவுகிறது. இவ்வு தவியால் உயிர்கள் அறிவு விளக்கங் கொள் கின்றன. இவ்விளக்கத்தால் வருவதே இன்ப நிலே. ஆதலால், உலகம் உயிர்களின் இன்பப் பேற்றை எண்ணை.யே படைப்புண்டு நிலவி வருகின்றது எனு நாம் கோடல் தக்கதாம்.

#### உயிர்கள்

அத்திக் கனியுள் வித்துக்கள் போலக் கோடிக் கணக்காக விரிந்து வினங்கு வன உலகங்கள். "அண்டப்பகுதியின் உண்டைப் பிறக்கம் ....... நூற்றுரு கோடியின் மேற்பட விரிந்தன?' என்பர் மணிவாசகர். இவ்வெல்லாம் அருள்வெளிக்குள்ளே தங்கிக் கிடப்பன என்பர் தாயுமானுர். இத்துணே

அண்டங்கள் எற்றுக்கு? யாவும் உயிர்களின் பொருட்டே கிலவுகின்றன உயிர்களும் பல திறத் தன. அவற்றின் எண்ணிக்கையும் அளவிறந்ததே. எல்லா வகை உயிர்களேயும் மூவகைப் பிரிவின்கீழ்ப் பாகுபடுத்துரைப்பர் ஞானநூலோர். உயிர் நித்திய மான பொருளாகும். கடவுளும் நித்தியப் பொருளே. இந்த ரித்தியத் தன்மையில் உயிரும் இறையும் ஒரு "என்று நீ அன்று நான்" என்பர் பெரியோர். கற்றவரோடு கற்றவர் சேர்வது செறப்பு. அச் சேர்க்கை இன்பம் பயப்பது. ஒரே இயல்புடைய இரு வேறு பொருள்களுள் உயர்ந்த ஒன்றுடன் அவ்வுயர்வுக் குறைபாடுடைய பிறி தொன்று அக்குறைபாடுகளகன்று ஒன்றுபடுதலே உண்மை இன்பம் ஆகும். ஒரு கன்மைப் பட்ட பொருள்கள் ஒன்று கூடுதல் இயற்கையும் ஆகும். இயற்கை வழி ஒழுகு தலே அறிவுக்கு அழகு. இயற் கைக்கு மாறுபடுதல் அறிவின்மை காட்டிவிடும். உயி ருக்குக் குணங்கள் பல உள . அவற்றை மூன்றென மொழிவர் அறிஞர். அவை, அறிவுடை கம, விருப் புடைமை, ஆற்றலுடைமை எனப்படும். இவற்றை அறிவு, இச்சை, செயல் எனவும் இசைப்பர். அறி வுடைமை சிறந்த பண்பாகும். அறிவுக்கும் இன்பத் துக்கும் கெருங்கிய தொடர்புளது. இங்ஙனமே. அறிபாகமக்கும் துன்பத்துக்கும் தொக்தம் உள்ளது. எந்த உயிருக்கும் இன்பம் அடையவேண்டு மென்பதே விருப்பமாகும். இதனைல் எவ்வுயிருக்கும் அறிவிருத்தல் அறியப்படுகிறது. இந்த அறிவு எல்லா உயிர்களுக்கும் ஒரு ரிகராக இல்ஃல குறைந்த நில்விலிருந்து வரவரக் கிளர்ந்து வளரும்

இயற்கையுடையது அறிவு. இதனுலேயே இலக்கண நூலோரும் அறிவு கருவியாகக்கொண்டு உயிர்களேப் பாகுபாடு செய்யலுற்றனர் எனத் தெரிகின்றது. உயிர்ப்பண் புகளுள்ளும் அறிவினேயே முந்தக்கிள த்த லாயினர் அறிஞர். அறிவினோ வளர்த்து இன்பெரிலே எய்தவேண்டுமென்ற இச்சையிருப்பினும், அதற் கான சூழ்ங்ஃபை வினேத்துக் கொள்ளவும், பயன் படுத்திக் கொள்ளவும், அவ்வழியில் முயலவும் தமக்குள்ள திறமையை அறியவும் இயலாதன வாகவே உயிர்கள் யாவும் மயங்கிய **ஙிலேயி** ஸ் உள்ளன. இங்ஙனம் இவற்றைச் சிறை செய்துள்ள ஒன்றையே சகசமலம் அல்லது ஆணவம் என்பர் அறிவு நூலோர்கள். இக்குறைபாடு உயிர்கட்கு இயல்பாகவே உள்ளது. இதனுலேயே கூடப் பிறந்த மலம் என்ற பெயர் ஆணைவத்துக்கு ஏற்பட்டது. இங்ஙனம் செயலற்றுக் கிடக்கும் உயிர்களேக் கட்டவிழ்த்து விடுதற்கு ஒரு கருத்தா முயலவும் இரக்காள் காட்டவும் வேண்டியுள்ளது. கிகூறச் சாஃலக்குள் பூட்டப்பட்டுக் கிடக்குங் கைதியைச் சுதந்தரமுடையானுருவன் பூட்டைத் திறந்து வெளி விடுதல்போலும் இச் செயல் கிகழ்கிறது. இவ்வாற் ருல் எல்லாவுயிர்கட்கும் உடன்பிறந்தது எனவும், விடுவிப்பது தந்தை அல்லது அரசு எனவும் விளங்கும். இவ் விடுதஃல, முழு விடுதஃல கிஃல அடைதல் பையப் பையவே நடைபெறுகின்றது. நச்ச மருந்தைப் பல சுத்தி முறைகளாலும் புடங் களாலும் தூய்மை அடையும்படி வாகட முணர்ந்த மருத்துவன் செய்வது போலவே உயிர்களே மலகீங் கும் வண்ணம் பல்வகைய தனு கரண புவனடோக

அநைபவங்களால் பவப்பிணி மருத்து வறைபெயை இறைவன் புரிகின்ருன். இங்ஙனம் அவன் உதவாக் கால் உயிர்கள் தூய்ரிலேயாகிய இன்பரிலே எய்தல் இதனோயே நம் மாணரிக்கவாசக சுவாமிகள், ''புல்லாய்ப் பூடாய்ப் புழுவாய் மரமாகிப் பல்விருகமாகிப் பறவையாய்ப் பாம்பாகிக் கல்லாய் மணிதராய்ப் பேயாய்க் கணங்களாய் வல்ல சுரராகி முனிவராய்த் தேவராய்ச் செல்லாகின்ற இத் தாவர சங்கமத்துள் எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்து இளேத்தேன் " எனச் சிவபுராணத்தே செப்பலுற் றனர். இலக்கண நூலோரு**ம் 'உள்ளது** சிறத்**தல்'** என்ற முறைபற்றி இதனோயே ஓரறிவுயிர் முதலாக்கி மக்கள் தேவர் நரகர் எனக் கூறி வைத்துள்ளனர். இவ்வாறு பல பிறவி யுட்படுவதறல் சற்றுச்சற்று அநுபவ அறிவு தஃலப்பட்டு வளரலுறுகின்றது. ஓரளவு இவ்வறிவு வளர்ச்சிபெற்ற பின்னர்த்தான், உயிர்கள் தம் சுதந்தர ஈனத்தை உணரத்தொடங்கி கடவுளெண்ணம் கைவரப் பெறுகின்றன. இச்செய் தியே 'போற்றித் திரு அகவலில்', 'புல் வரம் பாய பலதுறை பிழைத்தும்தெய்வம் என்பதோர் சித்தமுண்டாகி' எனத் திருவாதவூரர் திருவாய் மலர்க்துள்ளார். தெய்வசிக்தை தோற்றமெடுத்த பின்னர் உயிர்கள் மீளவும் தஃவீகேழாக நடந்து பல பிறப்புகட்கும் ஆளாகாமல், இருவிணேகட்கும் இடஞ் செய்யாமல் அத் தெய்வத் திருவருட் குறிப்பின் வழியைக் குருவருளால் தெளிவுற அறிந்து அவ்வழியொழுகிப் பேரின்பம் எய்த எழுமையும் கடமை பூண்டுள்ளன. சார்ந்ததன் வண்ணமாவது உயிரியல்பு. இன்பமயமாவதே கல்லியல்பு. இப் பிறவாப் பெருகெறி இன்பினே உயிர்களுள் ஒரு பகுதி யினராகிய நாழும் எய்தக் கடமைப் பட்டுள்ளோம்.

#### **ម្**ពាភាចុ

பசி மனிதனுக்குள்ள ஒரு கோய். இந்தப் பசி கோய் உணவினுலன் றித் தீராது. புகி கீங்க உணவு கொண்டே தீரவேண்டும். பசி கீங்கினுல் பலம்; அதாவது சுகம். இதனுல் சுகம் வேண்டின் உணவு வேண்டும் என்பது பெறப்பட்டது. இஃது உடம் பின் சுகச் செய்தி. இவ்வாறே உயிருக்கு வேண்டு **வது பி**றவா இன்பு. உயிருக்கு இப்போதிருப்பது இஃஎப்பு. இந்த இஃளப்பு நீங்கவேண்டும். நீங்கு வதற்கு உதவியாயிருப்பதே ஞானம். இந்த ஞானம் பரிபூரண பக்தியின் முடிவாகும். இந்த போன கமே மக்கட்கு நற்கதி செல்லப் பயன்படுவது. இந்த ஞானம் எப்படிக் கிடைக்கும்? சாப்பாடு எப்படி ஏற்படுகிறது? அவ்வகையறிந்தார் ஆக்கி யளிக்கின் றனர். அவ்வண்ணமே ஞான கெறியறிக் தார் ஞானத்தைத் தெளிவிப்பர். இவ்வாறு ஞான மு திர்ச்சி பெற்ருர்கள் எல்லார்க்கும். பயன்படும் \_ வண்ணம் ஞான அநுஷ்டிப்புகள் ஒருங்குரைக்கின் றவர். இவை, கால தேசங்கட்கேற்பக் கூடும் ; குறையும். எனிலும் அடிப்படையில் கூட்டமோ குறைவோ இராது. இவ்வடிப்படை ஞானஙிலயமே – சமாயாகூலை எனப்படும்- எனவே ஞானமே சமாயமாம்: சமயமே ஞானமாம். ஒளியின்றேல் இருள் கீங்காது. ஞானபின்றேல் துன்பு விலகாது. கமக் கிருப்பது தென்பு. இத் தின்புக் கட்டறிப்பது சமயம் எனப்படும். எனவே சமயத்தின் கோக்கம் இன்ன தேன்பது வெளிப்படை. "The aim of religion is to get rid of nature's control over us " என் *பது*ம் பெரியோர்கள் கருத்தாம். ஊருக்குச் செல்ல வழி உதவுவதுபோல, இன்பத்தை எய்தச் சமயம் உதவுகிறது, சமயம், கம்மை யாரென உணரவைக் கிறது. நமக்குள்ள துன்பங்களே உணர்த்துகிறது. துன்ப ரீக்கத்துக்கு வழிகளேச் சொல்லுகிறது. அவ் வழி சொல்லுவாரை அடைவிக்கிறது. அவ்வழியிற் செல்லுவாரோடு கூட்டுகிறது. அவ்வழியே செலுத்துகிறது. முடிவிலா இன்பத்தில் வைக்கிறது. தன்னோயறிதல், தலேவனே அறிதல், தடைபையறிதல், தடைபை அறுத்தல், நன்மை கல்ப்படல் என்ற இவைகளோயெல்லாம் படிப்படி யாகச் சமைத்தளிக்கின்றது சமயம். இம்மையில் சமுதாய நலத்துக்காவன யாவும் சமயத்தால் அமை வனவேயாம். இதனுலேயே நாத்திகம் ஒரு சமயமாக விரிந்த கோக்கினரால் சருதப்படுகின்றது, சமயத் தின் அடிப்படை ஞானம். ஞானத்தைத் தருபவன் கடவுள். கடவுள் அருள்கொண்டருளியவையே வேதாகமங்கள். இவைகள் ஞான சாதனங்கள். இவ்வழிவந்த யாவும் ஞானநூல்கள் எனவும் தத்துவ நூல்கள் எனவும் கூறப்படும். இவ்வளவும் தெரிவிக்கும் வழிகளே சமயக் கொள்கை எனப்படும். இக்கொள்கைவ*ழி நடப்பது* தான் சமயாசாரம் இவ்வழி தாமும் கடந்து பிறரையும் கடத்துவோரே ஞாஞசாரியாக்ள். மருந்தளித்தலும் பத்தியங் உற லும் வயித்தியர் உதவிகள். மரு**ந்துட்** கொள்ளலும் பத்தியம் கடைப்பிடித்தலும் கோயாளி கடமை. இத ளுல் விளேவது தேகசுகம். இங்ஙனமே சமயகெறி கிற் றல் மக்கள் கடமை. இதன் விளேவே பூரண சுக**ம்** 

தண்ணில்ஃபென்ருல் எதனேயும் காண இயலாது. ஒளியிருந்தும் பயனில்ஃயாய் முடியும். ஆதலால், சமயம் இன்றேல் உண்மையுணர்ச்சி ஏற்படாது. இவ்வுண்மை யொழுக்கம் இல்ஃபேல் பிறப்பால் பயனில்ஃயாம். இதுகாறும் கூறிய வாற்ருல் சமயம் உயிர்நாடி போல்வதென இதன் இன்றியமை யாமை தேறப்படும்.

#### சைவ சமயம்

மக்களாவர் ஈடேறு தற்குச் சமயம் இன்றியமை யாதது எனக் கண்டோம். சமயங்கள் இவ்வுலகில் பற்பல உள்ளன. ஒவ்வொரு மதமும் தான்தான் சிறப்புடையதெனச் செப்பாசிற்கும். இஃது **அ**வ்வச் சமயவாதிகள் கூற்ரும். மக்களின் அறிவு, குணம் ஒருபடித்தாயில்லே. பல விதங்களாக உள. ஆதலின் அவரவர் பண்பாடுகட் கேற்பக் கொள்கைகளும் பலவாயின. இவ்வாற்ருல் சமயங் களும் பலவாயின. ஆனுல் எல்லாச் சமயங்களும் முடிவில் ஒரு பயனேயே கொள்ளும் திறக்தன. ஊர் ஒன்றுக்கு வழிகள் பலவாக இருத்தல்போல்வது ஓவ்வொரு சமயமும் ஏதாவது ஒரு இத்திறம். கொள்கையை வலியுறுத்திச் சொல்லும். எல்லாச் சமயத்தின் எல்லா நல்ல கொள்கைகளும் வேண்டு வளவே. ஒரு மேல்மாடத்துக்கு ஏற்றும் படிகள் ஒவ்வொன்றும் அதனதன் உயரத்துக்கு பல உள. ஏற்றும். இங்ஙனமே எல்லாச் சமயங்களும் உதவு கின்றுனா. எல்லாச் சமயங்களும் ஓரிடைத்தை அல்லது ஒரு பொருளேயே அடையச் செய்கின்ற முறையில் பாடுபடுகின்றன என்ருலும், மக்களின் கருத்துப் பன்மைகளால் கடவுளும் பலராகக் காட்டப் படு கின்றனர். உண்மையில் ஒருவனே தேவன். இந்த உண்மை யாவர் உள்ளத்தும் உறைதல் தக்கது. துறைமுகங்கள் பல. ஆனுல் கடல் ஒன்றே. எல்லாத் துறைகளேயும் ஒரே கடல்தான் பெற்றுள்ளது. கடல் என்ற பெயருள் எல்லாத் துறைமுக இடங்களும் **அட**ங்கும். துறைமுகம் ஓன்றன் பெயருள் கடல் முழுதும் கட்டுப்படாது. ஊர்க**ள்** பல. எல்லாம் உலகம் என்பதனுள் அடங்கும் சாதிகள், இனங்கள் பலப்பல. எல்லாம் மக்கள் என்பதனுள் மன்னும். இங்ஙனமே கடவுளுக்கு உழங்கும் எல்லாப் பெயர்களும் கடவுள் என்ற ஒன்றுள் அடங்கும் எல்லாப் பொ**ருள்** கௌேயும் தன்ஹெள்ளடக்கி, யாவற்றையும் கடந்திருப் கடவுளுடைய ஒரு தன்மை. இங்ஙனம் புறத்தே வியாபித்திருத்தலோடு அமையாமல் எல்லாப் பொருட்களின் உள்ளேயும் தங்கியிருத் தலும் கடவுளுடைய ஒரு தன்மையாகும். கடந்திருத்தல், உள்ளிருத்தல் என்ற இரண்டும் கடவுளின் இயல்புகளாம். இதனுலேயே கட எனவும், உள் எனவும் உள்ள இரு சொற்களேச் சேர்த்துக் கடவுள் என ஒரு நாமம் இட்டனர் பெரியோர். இதே பெயரை வேறு சொல்லால் கூறுகையில் சிவ என வழங்கினர் அத்தொல்லோர். சிவ என்ற சொல்லிலும் சிகாரம் கடந்து நிற்றவேக் குறிக்கும் குறியாகும். வகாரம் உள்ளீடாய் கிற்றஃலக் குறிக்கும் குறியீடாகும். இதனைல் கடவுள் என்னுஞ் சொல்லும் சிவ என்னும் சொல்லும் ஒரே கருத்**துடைப் பெ**யர்க**ௌன நாம் உணரலாம்**. சிவம் வியாபகமுடையது. வியா பக மா வது கடந்தம் கலுந்தும் நிற்றல். இங்ஙனம் நிற்றல் என்பது சிவ என்<u>ன</u>ம் சொல்வின் ஒரு பொருள் என்பர் ஆதலால் சிவம் எனினும் கடவுன் எனினும் ஒன்றே கு நிக்கும் இதனின் மேம்பட்டதொரு பொருள் **ஏதும்** இல**து**. யாவு**ம்** இப்பொருளுள் வியாப்**பி**ய மாகும் இயல்புடையன. யாவற்றையும் தன்னுள் வியாப்பியமாகக் கொண்டுள்ள சிவத்தைப்பற்றி யுரைப்பதே சைவம் எனப்படும். சிவ சம்பந்தம் சைவம் என்பர். சிவமே யாவற்றினும் பெரிது. சிவத்தின் மேற்பட்ட பொருளிலது. ஆதலால் சைவமே யாவற்றினும் சிறந்தது. சைவத்தின் மேற்பட்டதொன்றில்லே என்பது சொல்லாமலே சொல்லாலேயே போதரும். இதனுல் எல்லாச் சமயங்களேயும் தன்னுட்கொண்டு எல்லாவற்றினும் **மேலான தா**ய **கொள்கையுடையதே** சைவசமய மென்பது தெளிவாம். கால்கள், வால், வயிறு, தும்பிக்கை முதலியவை அவயவங்கள். இவ்வெல்லாம் அடங்கியிருக்கும் யானே அவயவியாகும். போலவே சைவம் அங்கியாகும். மற்றச் சமயங்கள் அங்கங்களாம். மரம் என்ற மாத்திரத்தில் கிளே முத **கிய**னவு**ம் ம**லர் **மு**த**லியன**வுமாகிய எல்லாவகை உறுப் புகளும் அடங்கும். இவ்வாறே சைவம் என்ற பொழுதே உலகின் எல்லாச் சமயங்களும் இதனுள் அடங்கும். வேருரு புதுச் சமயம் இனி ஏற்பட்டா லும், ஏற்படுத்திணுலும் அதுவும் சைவத்தேயின்றிப் புறத்தே ரிற்கமாட்டாது இதுபற்றியே, சிவஞான சித்தியார் சுபக்கத்தில், ''ஓது சமயங்கள் பொருள் உணரு நூல்கள் ஒள்டேருடொள்டெருவ்வாமல் உள பலவும் இவற்றுள் யாது சமயம் பெருள் நூல் யாதெங்கென்னில் இதுவாகும் அதுவல்லது எனும் பிணக்கதின்றி சீதியினுல் இவையெல்லாம் ஓரிடத்தே காணை கின்றது யாதொரு சமயம் **-91** 51 பொருள் நூல்'' என ஸ்ரீ அருணந்தி சிவா சாரியர் ஓதலுற்றனர் என்க வேதாகமங்கள் பொதுவாகவும் சிறப்பாகவும் கூறும் எல்லாப் பொருள்களேயும் தன்னகத்தே உடையதே சைவ ச ம ய **மா** கு ம் " இதனே இராசாங்கத்தமர்க்<u>தது</u> வைதிக சைவசமயம்" என்பர் தாயுமாளுரும். பதி **ப**சு, பாசம் என்னும் **மூ**ன்றேயான உள்பொருள் களேப்பற்றியும் இச்சமயம் எடுத்துரைக்கின்றது. இம் மூன்றின் மேற்பட்ட பொருள் எதுவுமில்லே. மூன் நின் உண்மைகளே அளவைகளால் கிறுவியும், இவற்றின் பொதுவும் சிறப்புமான இயல்புகளே எடுத்தோதியும், பதியினேப் பாசத்தை கீக்கி அடையும் முறையை அறிவித்தும், சத்த அத்து வைத இன்பத்தை எடுத்துக் காட்டியும் மூடித்துக் கூறும் இயல்புடையது சைவசமயமாகும். விரிக்த பொருளிற் கூறின் காத்திகருட்பட எம்மதத்தினரும் சைவரே ஆவர். எவரும் சிவத்தின் புறம்பாவாரல்லர். இக்கொள்கை கெறியே சற்றும் தவழுது நிற்பவர் சித்தாந்த சைவர் எனப்படுவர். ஆகலின், சித்தாந்த சைவம், சமயங்கள் யாவற்றினும் சிறந்ததென்க. மக்களாவர் காழ்ப்பே**து**மின்றி இச் செ**ர்**கெறி யறிந்து தெளிந்து ஒழுகு தலால் பிறப்பெடுத்த பெயனேத் தட்டின்றி எய்துதல் திண்ணமாம்.

#### சைவ பரிபாலனம்

பொன் அரியதோர் உலோகம்; மதிப்பு மிக்கது. கிடைத்தற்கரியது. ஈவரத்தினங்களும் இத்தகை யனவே. பொன்*ணே*ப் பூமியே பொதிர்து காக்கிறது. தாய், குழந்தையைக் காப்பதை நிகர்ப்பது இச்செயல். பூமியினின்றும் வெளிப்படுத்திய பின்னர் மக்கள் . அப்பொன் உனக் கண்ணெனப் போற்றிக் காக்கென் றனர். கைசோர விடுவதில்லே. பொன்னும் அணிகளாகி அழகுறுத்துகிறது. நாண யமாகி மதெப்பளிக்கின்றது. இதறு லே பே யோவரும் பொன்னே நயக்கென்றனர். நனிகாக்கென்றனர், கன்கு பயன் கொள்ளுகின்றனர். நூறு வெண் பொற்காசு ஃனப் பாதுகாப்ப தினும் அதற்கிணேயான இரண்டு சவரன்களோப் பாதுகாத்தல் எளிது. இப்படிப் பல்வகையானும் சிறப்புடைய தங்கம் போல்வது சைவசமயம்- இதுவும் அரியது. பெருமை வாய்ர்தது. தெய்வீகத் தொடர்புடையது. கடவுட் காப்புடையது. மேற்கொண்டாரைத் தெய்வரிஸ்க்கேற்றி மதிப்பூட்டுவது. கைக்கொண் டொழுகுதற்குரிய எளிமை உடையது. எங்கும் செலாவணியாகும் பொன்போல எவராலும் மேற் கொள்ளத் தக்கது.

இத்தகைய சிறப்புகள் கொண்டுள்ளமையால் இதனேக் கடவுளே பாதுகாக்கின்றனர். மக்களனோ வரும் கைசோர வீடிலும் இச்சமயம் தெய்வக் காப்புடைமையின் அழியாது. சிவம் அநாதியான பொருள். ஆதலால், இச்சமயமும் அநாதியானது ஆம், அதாவது, மிகவும் பழமை வாய்ந்தது இச்சம யம் தோன்றிய காலத்தை அறுதியிட்டுரைத்தல் ஒண்ணுது. எந்தவகை மருந்தினும் அதன் தாய்ச் சரக்கு கலந்திருப்பது போலவே, இச் சைவசமயம் தனதுபழமையால் எல்லாச் சமயங்களினகத்தும் விரவியுள்ளது. சமயப் பகைமையின்றி ஆராய் வோர்க்கு இது தெற்றெனப் புலப்படும். முழுமுதற் பொருளே இச் சமயத்தைத் தோற்றுவித்தமையால் இதனேக் காக்கும் பொறுப்பு இறைவன் மேல தாயிற்று. பரம்பொருள் இச்சமயத்தைத் தந்தருளி யதும், புரந்தருள்வதும் மக்கள் ரலங்கரு தியே ஆகும். ஆதலால், மக்களே இச் சமயத்தைப் பேணுதற் கான கடப்பாடு பெரிதும் உடையர். சிறப்பாகச் சமயத்தார்கள் இப்பொறுப்பு மிகுதியும் பூண்டுளர் மரத்தின் மேலுறுப்புக்கள் எவ்வளவு தான் கிளர்த்தியாகக் காணப்படினும் அதன்வேர் பாதுகாக்கப்பட வேண்டுவது முக்கியம். வேருக்கு அழிவு கேரினும் அகாதரவு செய்**தாலும் மரத்**தின் எல்லா உறப்புகளும் ஒழிதல் <sup>நி</sup>கழும். மரமும் வீழும். ஆகையால், வேர் என்கு ஓம்பப்படுதல் ஒரு தல்லயாக வேண்டுவது. இங்ஙனமே எவ்வகை மதங் aளுக்கும் அடிப்படை யுதவியை ஆ**ற்றிக்கொண்** டிருக்கும் இத**ீ**னக் கண் ணு**ங்** கரு**த்து**மாகக் காத்**தல்** புரியாவிடில் அவ்வச் சமயமும் தன்னோயே அசட்டை செய்துகொண்டதாக முடியும். ஊ**ற்றுக்கண்** அடைபட்டால் கீரோட்டம் கின்றுபோம்.

வேதாகமங்களின் வாயிலாகப் பரமன் இச் சமயத்தைப் பாதுகாத்தற்காவன புரிந்துள்ளான். தெளிவிலா முணிவர்கட்குத் தாமே வெளியிட்டுள் ளான். கல்லால் நீழலிருந்தாண் சின்முத்திரை தாங்கியருளினுன். இங்ஙனமெல்லாம் இச் சமயத்தைக்காத்தற்குக்கண்ணுதல் அவ்வப்போது முயன்றுள்ளான். 'மன்னுமாமூல மகேந்திர மதனிற் சொன்ன ஆகமும் தோற்றுவித்தருளியும்" என்பது முதலாக இறைவன் மேற்கொண்ட செயல்கள் கீர்த்தித் திருவகவலில் கிளத்தப்படு கின்றன. பெற்ற தாய்க்கே பிள்ளோயின் அருமை தெரியும். மலடியறியாள். இம் முறைமை பற்றியே இறைவன் பாதுகாப்பு சைவசமயத்துக்கு முக்காலும் ரிகழ்கின்றதென்னலாம்.

கனிமரத்தைப் புதர்கள் மூடி மறைப்பதுண்டு. இவ்வழியில் ஓரொரு சமயம் பிற சமயங்களால் இச் ச**ம**ய**ம் அட**க்கப்படுதல் ஙிகழும். தக்தையை அவன் பெற்ற மக்கள் எதிர்ப்பதுபோலும் இச் செய்கை. இம் முறை கேடு ஙிகழும்போது மக்கட்கு உண்கைமை புலப்படுவதில்ஃ. சிற்றறிவாற் பற்பல வாறு மோகங் கொள்வர். இந்நூல் நேருங்கால் இறைவன் வாளா இருப்பதில்லே. அவ்வப்போதைய **நிஃமைகட்கு ஏற்ப உ**றதியும் ஞானமும் கொண்ட அடியார்களே உலகில் பிறப்பித்து அவர்க ளுழைப்பால், தெய்வீகத்தால் மக்களே நன்னெறிப் \_\_\_\_\_ படுத்தி இச் சமயத்தைச் சீர்தூக்கி ஆக்கம் புரிந்துள் இ*த்தகைப் பெ*ருமக்க*ள* நாம் எனப் போற்றி வழிபடுகிறுேம். குரவர்கள் இன்ணர், சமயத்துக்குப் புரிந்துள்ள பாதுகாப்புப் பெரிதாம். திருஞானசம்பந்தராதியோர் சொல்லா **லு**ம் செய**லா**லும் பேருதவியாற்றியுள்ளனர். இவர் களால் சைவசமயம் ஆகாயம்போல வியா**பித்து வி**ளங்குகின்றது. ஆகாயத்தில் சூரியன் ஒளிருகின்றுன். தண்மேதியும் நிலவு கால்கின்றது. எண்ணேற்ற தாராகணங்களிடையே அசுவினியாதி இருபத்தேழு நட்சத்திரங்களும் பிரகாசிக்கின்றன. இவற்ருல் வானத்தின் ஒளி எப்போதும் போற்றப் படுகின்றது. இங்ஙனமே சைவவானமும் போற்றப் படுகின்றது. சைவவானில் நீக்கமின்றி ஒளிதரும் கதிரோன் சிவமேயாவன். இச் சிவத்தினிடமாக உபதேயம் பெற்ற திரு நர்திகேவரே சந்திரனுக் கொப்பாக விளக்கஞ் செய்கிருர்.

வான வெளியிற் பன்னிரு ராசிகள் போலப் பன்னிரு திருமுறைகள் விளங்குகின்றன. இவற்றை அருளிச் செய்தவர்களான பெரியோர்கள் இருபத் தேழு நட்சத்திரங்கட்கு நிகரான இருபத் தெழுவராவர். திருஞானசம்பந்தர் முதல் சேக்கெழார் வரையில் உள்ள இந்த இருபத் தெழுவரும் சைவசமய பரிபாலகர்களே யாவர். இவர்களால் சைவசமயம் அவ்வப்போது ஊட்டம் பெற்றுவர்துள்ளது. ஆகாயத்தை எவரும் மாசு படுத்த இயலாது. ஆகாயமும் மாசுறும் இயல்பின தன்று. ஏணேய பூதங்கட்கு இடமளித்து, எப்பொருட் கும் உள்ளும் புறம்பும் நின்று ஆதரவளிக்கும் கீர்மையது வானம். இங்ஙனமே இயல்வது சைவப் பெருஞ்சமயம். உள்பொருள் கொண்டு ஒன்முய் வேருய் உடனுய் மன்னி உபகரிக்கும் இம் மெய்ச் சமயம் யாண்டும் பு.ற**ர்**த**ரப்ப**டுதல் வேண்டுவ தொன்மும்.

மற்றும், இச் சமயத்தினேக் கயிலாயத்திறை எப்போதும் கருத்துட்கொண்டு காத்துவருகின்ருள் என்பதற்குக்கண்கண்ட சான்றும் உள்ளது. விண் ணும் மண்ணும் இச் சமயகெறி சின்று நன்னில எய்த வேண்டுமென்பதே மாதேவரின் திருவுள்ளமா கும். இப் பெருங்கருணே நோக்கால் ஸ்ரீகேண்டைசிவம் வேதாகமங்களின் அனேத்துப் பொருட்களேயும் ஒன்றுபடுத்தெ மாறுபாடு ரீங்க எவர்க்கும் ஏற்பதாய்த் திருநந்ததேவர்க்கு ஞாணேபடுதய**ம்** எனப்படும் சைவ சித்தார்தத்தை உபதேசம் புரிக்தருளினர். அவர் வழியாகத் தேவபரம்பரை உளதாகிச் சைவசமயம் போற்றப்படலாயிற்று. ஸ்ரீ பரஞ்சோதி முனிவர் இச் சித்தாக்த சைவ நலத் திருவெண்ணெய்கல்லூர் ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவர்க் கருளினர். அப்பால் பூதபரம்பரை எழுந்தது ; சைவம் போற்றியது. ஸ்ரீ உமாபதி சிவத்தின் உப தேய கெறி ரின்று கம் பஞ்சாக்கர தேசிகர் முதலாகத் தொடர்க்து அபிடேக பரம்பரை சைவ சமயத்தை நாளும் புரந்தருள்கின்றது. இப் பரம்பரை நிலவி யருளுக் தலமே ரிலமேல் மிக்க திருவாவடுதுறை ஆகும். இங்ஙனம் திருக்கயிலாயத்தோடு தொடர் புடையதாகிச் சிவ பரம்பொருளின் திருக்கருத்தின் வழி நின்று சைவ சமயத்தைத் திருவாவடு துறைத் தெருமடத்து ஆசசரியர்கள் பரிபாலனம் செய்து வருதல் யாவரும் அறிவதே. இவ்வாறு சிவத்தாலும், பரமாசாரியர்களாலும் வழிவழியாகப் போற்றப் பட்டு உபதேய தீட்சை முறைகளால் பாதுகாக்கப் படுவது சித்தாந்த சைவசமயம்.

பரம்பரைச் சொத்தின் வேண்டாமென்பாரிலர். ஊனச் சொத்துக்கே இங்ஙனம் ஆசை உட்கிடந்து உந்துவது கண்கூடு சமயமோ ஞானச் சொத்தாகும். பேரின்பப் பெருவாழ்வாம் பயனளிப்பது இது. ஆதலால், இதின யாவரும் அடைதற்கு முந்துதல் நேர்மையாகும். ஆகலின், ஆன்ம ஈடேற்றத்தைையே



ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள்

கோக்கமாகக் கொண்ட தேசிகர்களின் உபதேச கெறியொழுகி ஒவ்வொருவரும் சைவாலம் துய்ப்பதே இச் சமயம் பேணும் நன்னெறியாகும். சிவஞான போதப் பன்னிரண்டாஞ் சூத்திரம் சைவம் போந் றும் திருநெறி கூறற்கெழுந்ததென்க. சிவம் போற்றி உலகு உய்யுமாக!

#### இந்நூல்

இறைவன் அருளிய வேதாகமங்களும், சைவ சமயாசாரியர்களானேர் அருளிச் செய்த பன்னிரு **திருமுறைகளும், ஸ்ரீ மெய்கண்ட** தேவரா இயோர் *தி*ரு வாய் மலர்க்தருளிய மெய்கண்ட சாத்திர நூல்களும் சித்தார்த சைவம் இன்னதென உள்ளங்கை க கனியொப்ப கமக்குரைப்பளவாகும். வேதம் பொது நூல் ஆகமங்கள் சிறப்பு நூல்கள். இவற்றில் முன்னதற்குப் பின்னதாக **முரண்**ப**ர** டுடையவை போல வாசகங்கள் காணப்படலாம். ஞான வான் களுக்கே அவ்வாசகங்களே முரணெழித்து ஒருமைப் படுத்திக் காண்டெல் இயலும். சரமானி யர்க்கு அங்ஙனம் காண்டல் அரியதொரு செய லாகும். மாதவச் சிவஞான யோகிகள் போன்ருர்க்கு இஃது எளியதொரு செய்கையாகலாம். **இ**த**ணுலே** தான் வேதாகமங்களின் ஒருமை முடிபினேச் சாமானி யரும் எளிதின் உணரும் பொருட்டு ஆளுடைய பிள்ளோயார் ஆதியவர்களால் தேவாரமாதிய நூல்கள் செய்யப்பட்டன. முழுமுதற் கடவு**ள்** யாரென்பதும், அவரது இயல்பும், அவரது செயல் களும், அடியார்கள் இலக்கணமும், செயல்களும், சரியையாத வழிபடு முறைகளும்,

இன்னேரன்ன சிவசமயச் செய்திகள் பன்னிரு தொரு மு . றைகளில் பரக்கக் கூறப்படலாயி**ற்**று. வேதாகமங்கட்கு விரோதமின்றி, வடமொழியறியா தாரும் உண்மையுணர்ந்து ஒழுகுமாறு த**மி**ழாலு**ம்** இய**ற்றமிழாலு**ம் இத் திருமுறைகள் சைவ நலங்க**ள**ே ம**க்கள்** புலங்கௌன இசைக்க லாயின. இவற்றுல் தெளியாத மறை ஙிலங்களும் தெளிவுறுத்தப் பட்டன. இச் சிறப்புக் கருதியே <del>திருத்தொண்டர் புராணத்தே</del> கம் சேக்கிழார் பெருமான், பன்னிரு திருமுறைகளின் முதலாசிரிய ரான ஆளுடைய பிள்ளோயாரின் திருவவதாரத்தினே உணர்த்துகையில் ''வேத நெறி தழைத்தோங்க மிகு சைவத் துறை விளங்க'' என மந்திர விளக்கம் தமிழால் உரைக்கப்படுமாற்றை எடுத்துக் கூறலாயினர். இங்ஙனமே திருநாவுக்கரசர் திருவவ தாரங் கூறுமிடத்தும், ''அலகில் க**‰**த்துறை தழைப்ப அருக் தவத்தோர் கெறிவாழ '' என்று காட்டியு**ள்ளார்.** இவ்வாறே சுந்தர மூர்த்தி சுவாமிகள் திருவவதாரத்தை மிடத்தும் தை '' அருமறைச் சைவம் ஒங்க..... திதகன்று உலகம் என இசைத்தருளுகின்றுர். இவ்வாறெல் லாம் பன்னிரண்டாம் திருமுறையாசிரியர் பகருமாற் ருல் தேவாரமாதிய திருமுறைகள் யாவும் திருமறை யாகமங்களின் வழி ஙின்றே சைவ நன்னெறியினோச் சாங்கோ பாங்கமாக உலகமுமுதுக்கும் உய்யுகெறி காட்டும் வண்ணம் ஓதுகின்றன என அறியலாகும். சுருங்கக் கூறின் பன்னிரு திருமுறைகளும் வேத . சிவாகமங்களின் உண்மை விளக்கமேயாகும் எனத் தெரியலாம். வேதாகமங்கள் பிரணவத்தின் விரிவாகும் என்பர். அங்ஙனமே பன்னிரு திருமுறை

களும் அமைந்துள்ளன என்னலாம் முதல் மூறையின் முதல் எழுத்து ஓகாரமாம். பன்னிரண் **டாம் திரு முறையின் இறு**திய**க்**கர**ம்** மக**ரமெ**ய்யாம். இவ்விரண்டையும் இஃணப்பதால் பிரணவம் ஒவிக் கின்றமை காணலாம். இதனுல் பன்னிரு திருமுறைக் பிரணவத்தின் விரிபோருளே ு பென்பதில் மொறுபாடில்லே. தமிழ்மறை என ஓதப் படும் ரீதிப் பெருநூலும் அகரத்தால் தொடங்கப் படுதல் காணலாம். பிரணவத்துள்ளும் முன்னிற்றஸ் யாவரும் அறிந்ததே. இறு தியில், போலியால் ஒன்றுபட வல்லதும். இனத்தால் ஒன்று பட்டதுமான னகரத்தால் குறுள்நூல் முடிகிறது. ம**கரனகரங்களின் இசைவு கெடுவாசியுடைத்தன்று.** இதனுல் திருக்குறள் என்னும் தமிழ் மறைநூலும் ஒரு புடை பிரணவ விரிவாகவே அமைந்துளதென லும் ஏற்புடைத்தாகும். மற்றும், பன்னிரு திருமுறை களி**ன்** ஆரம்பம் பதிரிச்சயம் கூறத் தொ**டங்**கி இறு தியில் அடியார் மூயக்கம் சொல்லி முடிக்கிறது. திருக்கு றளும் முத**ந்கண் ப**திரிச்சயமே கூற**த்** தொடங்கி இறு திக்கண் முயக்கமே சொல்லி முடிக் கின் றது. இதுகாறும் புகன்றவாற்ருல், காலத்தால் பன்னிரு திருமுறைக**ட்**கு முந்தியதான**்உ**த்த**ர வேத** மெனப் புகழ்க் துரைக்கப்படும் திருக்குறளும் மக்கள் யாவரையும் இன்பப் பெருகெறியாம் செக்கெறி செலுத்தும் கோக்கோடே சமைந்ததெனவும், அதன் சமைப்பும், ''தீதகன்றுலகம் உய்ய'' முறைமையால் பன்னிரு திருமுறையுட் பதிர்து கிடக் கின்றதெனவும் நாமறியலாம். மற்றும், திருமூல காயஞர் மூவாயிரம் யாண்டளவும் சண்டிருந்து திருமந்திரத்தை ஓதியுள்ளாரெகக் கொள்ளின். திருக்கு றட் கருத்துக்கள் மந்திரத்தின். கடைச்சல் பிடிக்கப்பெற்ற மணிகளாகும் எனவும் கூடும். இவ் வாறு வடமொழி தென்மொழி களானியன்ற எல் லாத் திருமறைக் கருத்துக்களும் தன் துள் அடங்கிக் கிடக்குமாறு தோன்றிய மாபெருங் கடனொப்பதே கம் சைவப் பன்னிரு திருமுறைகள் ஆகும்.

மேலும், கடவுளுண் மையைக் கூறு தலும், கடவு ளுக்கும் நமக்கும் உள்ள தொடர்பினே அறிவுறுத்த லும், அத்தொடர்புக்குத் தடைகளே கீக்கு முறை ரிகெழ்த்ததும், இவையிற்றை அநாதியான தொன்மை வழியே சிளத்தலும், திருக்கடைக் காப்பு தொட் டுத் திருத்தொண்டர் வரலாறு இறுத்யாக உள்ள நூல்கள் நுவல்கின்றன. இவற்றேடு கேட்பார்க் கும், கற்பார்க்கும், ஓதுவார்க்கும் உள்ளத்தே பக்தி பையும் உண்டாக்குஇன்றன. பக்*தி*பை வைத்து அம்முறையில் ஞானத்தை இந்நூல்கள் விளேத்து வளர்க்கின்றன என்னவாம். இவ்வாருய சிறப்புக்கள் யாவும் இவை கொண்டிருத்தலின் திரு முறைகள் என வழங்கப்பட்டனபோலும்! நீதி, உறவு, ஒழுக்கம், பழமை, வரீசை, முதலிய பல் பொருள்கொண்டது முறை என்னும் சொல் ''முறை எனும் நாமம் தமக்கே உரிய முந்நான்கு மறைகள் '' என்பதும் ஒரு வழக்காம் முடித்துக் கூறலும், பதி பசு பாசத் தொடர்பு சொல்லலும், ஈியதி ரிகழ்த்தலும், நெறிகாட்டலும், கிரமம் கிள த்தலும், ஆன்மவகை அறிவித்தலும், தரம் தெரிவித்தலும், ்பழைமை பகரலும், ஷேதாகமக் கொள்லககட்கு இடமா பிருத்தலும், காலமுறை சழுறுதலும், விண் ணப்ப செறி விளம்பலும், இறையடியார் புகழ்

இசைத்தலும், ஆகிய இவ்வெல்லாம் பன்னும் பனு வலே பன்னிரு திருமுறையாகப் பாற்பட அமைக் துள்ளன எனவும் அமையும். ஒரு திருமுறைக் கொன்ருகவேனும் தேர்க்து காடோறும் பன்னிரு பாடல்களோயாவது காலாரப் பாடுவேரமாயின் கமது வினேகள் யாவும் விலகும். பத்தியும் ஞானமும் இல கும். இதனுல் பன்னிரு திருமுறைகளோயும் காம் பத்திகீர் கிறைக்க ஞானசாகரம் எனலாம்.

கம் ஆ**ன்**மாவுக்கு ஈடேற்றம் காமே தேடவே**ண்** டும். இதற்கு இறைவனருள் ஆசாரிய வடிவுமுகமாக வரும். இதற்குமுன், ராம் ஏற்ற அறிவு பெற்றிருக்க வேண்டும். அறிவு, நூலால் வருவது. இதற்கான இயற்கை யறிவு ஈமக்குக் கேவலு ீலே நீக்க கோலு மூத லாக இறைவனு லருளப்பட்டிள்ளது. குருவேருளால் வருவது அநுபவ அறிவு. எனவே இயற்கையறிஷ சொண்டு நாம் ஞான நூன்க**ோ** ஓதியுணர்**ந்து**, செயற்கையறிவு பெற்றுப் பின்னர்க் குருமுக**மாக** அனுபவ ஞானமுதிர்தல் வேண்டுமென்பது தெளி வாம் இதுவே முத்திக்குரிய அறிவுப் பாதை. ஞானமே முத்திக்கு ஏது என்று நூல்கள் இதனே எடுத்துரைக்கும். இனிச் செயற்கையறிவு அல்லது விஷயஞான த்தை நாம் அடை தற்கு வேதாகமங்களே ஓ தியுணரவேண்டும். இதற்கு வட மொழியறிவு தேவை மற்றும் பல துணோகளும் வேண்டும். இவ்வழி யில் ஏகி அறிவு பெறுதல் பெரும்பாலார்க்கு இய ஆதலால், தெரிந்துள்ள தமிழ் **மொ**ழி கொண்டே வேதாகம விஷயங்களே நாமறிதல் வேண் இவ்வழியில் நம்மனேர்க்குப் பேருதவி புரிவ னவே பன்னிரு திருமுறைகள். இதனே ஓதுதற்கண்

மொழி**டிடர்**ப்பாடு **நமக்கில்**ஃ. எனினும் நூல்க**ள்**பல உள்ளன. கடல்போல் ஆழ்ந்தகன்று கண் ணுக் கெட்டாப்பரப்புடையன. ஆதலால், பன்னிரு திருமுறைகளும் பகருமவையெல்லாம் ஒரே நூலில் சுருக்கமாக இருக்தால் நல்லிதன்ற எண்ணம் யாவர்க்கும் எழுதல் இயல்பே. இங்ஙனம் எண்ணித் தவங்கிடந்தாரும் பண்டு இருந்திருப்பர். இன் னேர் தவப்பயனுலும், இறையருளாலும், கம்மனேர் கல் **வி**னேப் பயனுலும், சைவ**ெ**நியின் சத்தியத்தாலு**ம்** ஒரு விழுமிய சாஸ்திரம் எழுந்தது. இதுவே சிவ ஞான போதம் எனப்படுவது. கதிரோனு தயத்துக்கு முன் வெள்ளி முனேத்தலும், கீழ்வானம் வெளுத்த லும் போல இந்த ஞான சாஸ்திரம் தோன்று முன்னர் திருவுக்தயார், திருக்களிற்றுப்படியார் என் னும் இரு ஞானப்பனுவல்க**ள்** காணப்பட்டன. இவை, சிவஞான போத உதயத்தைக் காணுமா*று* திறக்கப்பெற்றே இரு நயனங்களே நிகர்ப்பன என்ன லாம்.

ஒவ்வொருவரும் மேற்கொள்ள வேண்டுவதும், உலக முழுதும் கைக்கொள்ளத் தக்கதுமான சிவ சமயத்தைச் சுருங்கிய முறையில் வீளங்கக் கூறவல்ல தமிழ்ப்பனுவல் (சாத்திரம்) சிவஞான போதமே யாம். இதனிற் சிறக்ததொன்றில்லே. பிற சாத்திர நூல்களெல்லாம் இந்த நூலின் வழிநூல் சார்பு நூல்களாகியும் ஓரொரு பகுதியை வித்தரிப்பனவாக வும் வீளங்குவனவாம். சித்தாக்த சைவ சாத்திர நூல்கள் தமிழாலமைந்தவை பதிஞன்காம். அவை, திரு வுக்தியார் திருக்களிற்றுப்படியார் சிவஞான போதம் – சிவஞான சித்தியார் – இருபா இருபது – உண்மை விளக்கம் – சிவப்பிரகாசம் - திருவருட்பயன்

– வினு வெண்பா – போற்றிப் பஃரெரடை – கொடிக்
கவி – செஞ்சுவிடு தாது - உண்மை கெறி விளக்கம் –
சங்கற்ப ரிராகரணம் என்பன. இவற்றுள் சிவ
ஞான போதத்தை அவயவிபோல நாம் கொள்ள
லாம். ஏனேய பதின்மூன்றும் இருகண்கள், இரு
செவிகள், நாசி, வாய், கண்டம், இரு கரங்கள்,
மார்பு உந்தி, இரு கால்கள் போன்ற அவயவங்க
வௌன நிற்கும் எண் சாண் உடம்பிற் சிரசே பிரதா
னம் போலத் தஃவை சான்றது சிவஞான போதம்.

வாழ்க்கைக்குத் தாரகம், போஷகம், போக்கியம் எனப்படும் பல்வகைப் பொருட்கள் வேண்டியுள் ளைன. இப்பொருட்களேப் பல்வேறு பண்ட சாவே களிலும் கடைகளிலுமிருந்து பெறுகிருேம்∙ இவற் றிற்காம் பொருட் செலவும், அலேச்சலும், அகப் படாமையானே மும் வருத்தமும்கண்டு இவ்வெல்லாப் பொருட்களும் ஓரே இடத்தில் தட்டாமல் வேண்டுங் காலத்தெல்லாம், வேண்டுமவர் யாவர்க்கும், வேண்டு மளவுக்கெல்லாங் கிடைக்கும் ஒரே பண்ட விற்ப கோக் சழகம் இருத்தலாகாதா என்ற ஏக்கம் எழுகின் றது இயல்வு. இங்ஙனமே ஆண்மீகஈடேற்றவாழ் வுத் துறையிலும் ஏழென்றும், ஆறென்றும், ஐந் தென்றும், நான்கென்றும், மூன்றென்றும் பல்வேறு வகையாகப் பகரப்படும் சுவாயம்புவம் முதலிய நூற் கூற்றுகள் யாவற்றையும் ஒருங்கே அறிதற்கும் ஆய் தற்கும் கிர்ணயித்தற்கும் உரிய நூல் ஒரே நூலாக இருந்தால் நல்லது என்ற எண்ணம் வினேதல் இயல்பே. ஆதலால் இந்நூல் எழுந்தமைந்த தன்மை இயல்புடையதேயாகும். பொருட்களேப் பிண்டமாய்க்

காண்டெல். பிரித்துக் காண்டில் என்னும் இருவகைக் காட்சிக்கும் ஞாயிறு முக்கியமாயிருத்தல் போண்றே மலவிருள் துடைத்தற்கான ஆராய்ச்சி அநுபூதி என்லும் இரு தேறத்து உணர்வுகட்கும் இக்நூல் இன்றியமையாததே.

ஆகமத்தால் உண்டாகற் பாலதாய ஞானத்தை இன்னதௌத் தெரிவித்து, அவற்றின் பொருள் மாறுபாடின்மையை இந்நூல் அறு தியிட்டுரைக்கும் பெருமை சான்றது. எல்லா ஆன்மாக்களும் (மக்களும்) இறைவளுகிய (சிவமாகிய) பொருினத் கேர்க்கு தெனியவேண்டும். சிவத்தைத் தேரும் போதே சுவத்தை வீட்டுத் தனித்திருக்கமாட்டாத அடிமையாகிய பசுவையும், உடைமையாகிய பாசத் தையும் தேர்க்கு தெளிதல் வேண்டும். தெளி த லாவது மஃவுவு ரேங்கப் பெறுதலாகும். இம் முப் பொருளுண்மைகளேயும் இந்நூல் ஐயமறத் தெளிவித் தலால் சிவஞானபோதம் என்ற சிறந்த பெயர் எய்தப் பெற்றது என்னலாம். சிவஞானமென்பது ஆகமத் தையும் போதமென்பது உணர்த் நதஃவயும் குறிக்கும் என்பர். எணவே அபரஞாணமாகும் செவளுரனம் பகுதியை இது மூடித்துரைப்பதென்பது போதரும்,

பரந்த சைவசமய நோக்கினே. ஆடிக்கடி பல் ஹோ சூழ்நில்கள் காரண மாகப் பற்பல பகு திகளில் தோன்றி, வளர்ந்து, பற்பல வகைக் கொண்கைகளோக் கொண்ட சமயங்கள் மறைத்தெழ முயன்றுள்ளன. நீர்ப்பரப்பில் தோன்றும் குமிழிகள், நீர் முழுதும் குடிப்பான் எழுந்தாலொப்பது இச்செயல். இம் முறையில், புத்த சமயம் சிலகால மளவும் முயன் றது. திருவாதவூரர்பெருவாதம் இதனே அடங்கச் செய்தது என வரலாறு கூறும். வடமொழி ஆகமங்கள் பல திறப்பட்ட கொள்கைகளேக் காட்டித் தம்முள் ஒன்றுபட இயலாது மயல் விளேத்து மஃவாற்றின சில காலமளவும். இந்த மூல்வுகளே த் திருமூலர் திருமந்திரம் ஏற்பட்டு ஒரு வாறு சைவப் பொதுகெறியைத் தெளிவித்துத் தீர்த் தது என்னலாம். தென்னுட்டில் சமணம் விரைந்து பரவி அரசுகளேயும் அகப்படச் செய்துகொண்டு ஆதிக்கம் பூண்டு சைவ செறியினே மறைக்கத் தலேப் பட்ட காலத்தே இறையருளால் தேவார வர்கள் அவதரித்துச் சிவரெறியினே இசைநெறியால் உணர்த்திப் பரவச் செய்தனர். ஆ**யிலும்** காலத்தே திருமாலடியார்களெனப்படும் ஆழ்வார் களும் தோன்றி உடனுழைத்தனர். எனினும் முதற் பொருள்பற்றிய கருத்து வேறுபாட்டினே எழுப்பி விட்டனர் என்னலாம். இந்த மயக்கத்தை மீளவும் திருமாளிகைத் தேவர் முதலான அருட்புலமை வாய்க் தோர் தோன்றி இசை தெரியப் பாடிச் சைவ ஒளி பரப்பிப் போக்கலாயினர். இங்ஙனமாகக்கி-பி பத்தாம் நூற்ருண்டளவும் கடைபெற்று வந்தது.

பின்னர், பிரம சூத்திர உரை செறிகள் சமய வளர்ச்சிக்காக எழலாயின. இவையும் தம்முள் மாறுபாடுகள் பூண்டு மக்கட்கு மயக்கம் விளே த்தலில் குறைபடவில்லே. இக் காலத்தே சிற்சில திரு முறைகள் தோன்றி உண்மை செறியின்ன தென உணர்த்தும் தொண்டினே ஆற்றி வந்தன. மக்களேக் கடவு செண்ண த்தில் எவ்வாற்ருனும் நிலே பெறச் செய்தாற் போது மென்ற குழ்நிலே ஏற்பட்டமையால் கதைகள் காவியங்கள் கோன்றி இப்பணியாற்ற லாயினை பெரிய புராணம், கம்பராமாயணம் ஆகியவை இம் முறையில் ஏற்பட்டவை என்றுலும், பதிப்பொருள் பற்றி ஒரேவித முடிவினே மக்கள் அடைய இயலளில்லே ஆதலால், மக்களுள்ளத்தில் தருக்கரிதியில் பதிரிச்சயம் முதலிய செய்திகளே நாட்டவேண்டிய நிலே கி-பி பதின்மூன்ரும் நூற் ருண்டின் ஆரம்பகாலத்தே எழுந்தது.

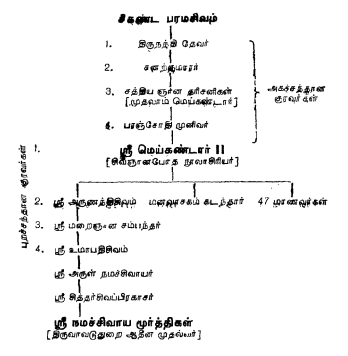
**க-பி. பதின்மூன்**ரும் *நூற்றுண்*டுக்கு முன் **னரே தென்டைட்டகத்**தே அதிலும் சிறப்பாகத் **தமிழகத்தே அறிவு**நூ**ற்** கருத்**து**க்கள் முரண்பட்டுக் கொடந்தன. கடவுளில்லே என்பாரும் உலகாயதக் கொள்ளைககளோ கிலேகாட்ட முயன்றனர். கடவு ளேல்லாதாரைக் கடவுளெனக் கொள்ளுமாறு தூண்டுவோரும் இருக்தனர். உயிரென ஒரு முத வில்லேயென்போரும் ஒருபுறம் நிலவினர். உலகம், **மாயை முதலன இ**ல் பொருள்களே என இசைப்பா ரு**ம் இரு**ந்தனர். மறுமை என்பதே கிடையாதென் **பாரும் வாழ்ந்தனர். உ**ருவ **வ**ழிபாடு முதலியன **மடமையாளர் கருத்**தென்பாரும் கிளர்ந்தனர். உண்மைச் சமயகெறி கிற்பார் சிலரும் ஆராய்ச்சி யறிவுமட்டில் உடையராய் அநுபவ அறிவு தல்லப் படாதாராக ஆகிவந்தனர். எனவே மிகவும் குழப்ப **மா**ன ச**ம**ய சிஃபையே நாட்டில் கீலவியது. இதனுல் மக்களாவார், ஒரு நெறிபற்றி ஒன்றுபடாது பன் கெறியினும் படர்ந்து வேற்றுமையுணர்வு மிக்கா ராய்ப் பிரிவுபட்டு வாழ்ந்தனர். இவ்வளவு கிக்கலே யும் கேர்மையான அளவை முறைகளால் வாதித்து அறுத்து உண்மைச் சமயகெறியை கீலேகாட்டும் பேருதவியைச் செய்து தீரவேண்டியிருந்தது. இந்த அரும்பணியைச் சிவஞானபோத நூல் செய்<u>து த</u>வி யுள்ளது. வேதாகம் கெறியையும் ஒருமைப்படுத்தி, பன்னிரு திருமுறைக் கருத்துக்க**ோ**யும் வடித் தெடுத்து, காத்திகர்முதல் யாவகையினரும் ஏற்கும் வண்ணம் தருக்க ரீதியாகச் சமயெஸ்தாபனம் செய்ய லுற்றது இவ்விழுமியதூல் எக்காலத்தும் ரும் அசைக்க இயலாவண்ணம் பிரமாணங்களால் முப்பொருளுண்மை சாதித்து, இலக்கண வகையால் அவெற்றினியல்புகள் எடுத்துரைத்து, உண்கைமையின் புக்குரிய சாதனை வகைகளேச் சாற்றி, இம்மைப் பயணயும் மறுமைப்பயனேயும் தெள்ளென த்தெரித்து நல்ல தடிழில் சுருங்கிய விதிகளா ஆம் உரைகளா ஆம் விரிந்த விளக்கமான பொருள் பயக்குமாறு இந்நூல் அமைவுண்டமை யாவரும் போற்றிக்கொள்ளத் தக்கதாகும். தற்போது உலஙிலுள்ள எந்தக் கொள் கையும் மதமும் தம்மை நிலேநாட்டிக் கொள்ள நயக் தால் இப்பெரு நூல் வேழிபட்டே தீரேவேண்டும் என் பது உண்மை. புதுச் சமயமொன்று நாட்ட நாட் டங்கொள்ளினும் அவரும் இப்பெரு நூலேப் புறக் கணித்தொழுக இயலாது. எத்துணே வகையாக இந் தச் சாத்திர நூலேப் புகழினும் மிகையாகாது. இவ் வளவு தலேசிறந்த சாத்திர அமூதை நமக்கெல்லாம் பயன்படு மாறு வற்ரு அமுத ஊரைந்தெறன வழங்கிய பெருமான் பொய்கண்டகன்ற மெய்கண்டதேவ நாயனர் ஆவர். இவரது திருவடிகள் வாழ்க! வெல்க!

இந்தத் திவ்விய சாத்திரம் பண்ணிரண்டு சூத்தி ரங்களோக் கொண்டது. தமிழில், இந்த நூலுக்கு முன்னர், சித்தாந்த சைவக் கருத்துக்களேச் சொல்ல வல்லகைவகளாகப் பன்னிரு திருமுறை நூல்கள் உள்ளன. இப்பன்னிரை திருமுறை நூல்கள் கி. மு. 3100 முதல் கி.பி. பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டள வும் உருவாகி வந்துள்ளன. இந்த வரிசை நூல்களில் தல்லமை வகிப்பது திருஞானசம்பந்தர் தேவாரத் திரு முறை- பன்னிரண்டாவதாக விளங்குவது ஸ்ரீ சேக் கெழார் பெருமான் அருளிச் செய்த திருத்தொண்டர் புராணமாகும். இப் பன்னிரு திருமுறை நூல்கள் அவ்வவை ஏற்பட்ட காலவரிசைப்படி அடுக்குண்டில என்பது தேற்றம். தெய்வத் தன்மைவாய்ந்த புலவர் களும் சிவபத்தி செறிந்த அரசர்களும் பெரியோர் களும் கூடியே இத்திருமுறை அடுக்கு வரிசையை அமைத்துள்ளார்கள். பாடல்சனேயும் அவற்றின் பொருள்களேயும் பரிசீலணே செய்து இந்த ஒழுங்கு முறைவய அச் சான்ருோ்க**ன் அ**வமத்திருக்கக் கூடும் என்பதில் ஐயமில்லே பதி, பசு, பாசப் பொருட்களே உளத்தமைத்துக் கொண்டு, உண்மை. இலக்கணம், சாதிக்குமுறை, பயன் என்ற உணர்த்து முறை வரிசையில் இவைகள் கோவை செய்யப்பட் பட்டிருத்தல் கூடும். பதி சிச்சயம் முதல் அடியார் கூட்டுறவு வரையில் படிப்படியாக யாவரும் உணரை என்னுங் கருத்துட்கொண்கடே வேண்டும் வடைவு முறை சபைந்துள்ளதென்னலாம். எனி **னும்,** இவ்வடைவு முறையின் காரணங்க**ள்** விளக்க மாகத் தெரியவராமலே இருந்து வந்திருக்கிறதெனப் பண்னி ரண் புலப்படு கின் றது. திரு**மு**றை**கள்** டென அமைந்து அவை ஓதப்படும் முறைகளும் ஏற்பட்டதன் பின் ஏறக்குறைய ஒரு நூற்றுண்டுக் கால அளவில் சிவஞானபோத சாத்திர நூல் சமை ந்துள்ளது. இந் நூற் குத்திரங்களின் அடுக்குமுறைக் காரணங்கள் ஆங்காங்கு தெள்ளத் தெளியத் தெரிவிக்கப்பட்டுள. இந் நூலும் பதி நிச்சயம் முதல் அடியார் கூட்டுறவு வரை ஓதுகின் றமை தேற்றம். ஆதலால், மேற்கூறிய பெரும் பாலும் தோத்திர நூல்களாகவுள்ள பன்னிரு திருமுறை அடுக்கு வரிசைக்கும், அவற்றின் பின்னர் எழுந்த சாத்திர நூலாகிய கிவஞானபோதச் குத்திர அடுக்கு வரிசைக்கும் இயைபு இருக்கல் கூடுமென்ற எண்ணம் எழுகின்றது இயல்பே. இவ் வியைபு எவ்வளவு தூரம் பொருந்துகின்றதென ஆய்தற்கே இந்தக் கட்டுரை நூல் விழைகின்றது.

இனி, இந்நூன் மூகத்தே தரப்பட்ட திரு வாவடுதுறைப் பரம்பரை முறைமையினேக்காண்போ மாக!

## ப்பர்ப்புர்க் இந்து இடி

\_



#### ஒ\_ சிவமயம்

# இரு வாவடுதுறை, யொதினைத்து

## ஞான தேசிகர் குள்

| 1,         | ஸ்ரீ           | நமச்சிவாய மூர்த்திகள்                    |
|------------|----------------|------------------------------------------|
| 2.         | ,,             | மறைஞ <b>ான தே</b> சிகர்                  |
| 3.         | ,,             | அம்பலவாண தேசிகர்                         |
| <b>4</b> . | ••             | உருத்திரகோடி தேசிதர்                     |
| 5.         | **             | வேலப்ப தேசிகர்                           |
| <b>6</b> . | ,,             | குமாரசுவாமி தேசிகர்                      |
| 7.         | ••             | பிற்குமாரசுவாமி தேசிகர்                  |
| 8.         | 3*             | மாசிலாமணி தேசிகர்                        |
| 9.         | • •            | இராமலிங்க தேசிகர்                        |
| 10.        | • •            | ദേഖസ്ഥ ദൃഷ്ണങ <b>്</b>                   |
| 11.        | ,,             | பின் வேலப்ப தேதிகர்                      |
| 12.        | **             | திருச்சி <b>ற்றம்பல</b> தே <b>சிக</b> ர் |
| 13.        | ,,             | அம்பலவாண தேசிகர்                         |
| 14.        | ,,             | குப்பிரமணிய தேசிகர்                      |
| 15.        | ,,             | அம்பலவாணா தேசிதர்                        |
| 16.        | ,,             | கப்பீரமணிய தேசிகச்                       |
| 17.        | ,,             | அம்பலவாண தேசிகர்                         |
| 18.        | ,,             | சுப் <b>பி</b> ர <b>முணி</b> ய தேசிகர்   |
| 19.        | ,,             | வைத்தியலிங்க தேசிகர்                     |
| 20.        | ,,             | அம்பலவாண தேசிகர்                         |
| 21.        | ஸ்ரீ-ல-(       | ஸ்ரீ செப்பிரமணிய தேசிக பேரமாசாரியா       |
| [          | த <b>ற்</b> போ | து எழுந்தருளியிருக்கும் குருமஹா          |
|            |                | சந்நிதானம்]                              |

## பன்னிரு திருமுறை ஆசிரியர்கள்

| 1.          | திருஞானசம்பர்த சாயஞர்           | 1,2,3  | , திருமு           | றகள்          |
|-------------|---------------------------------|--------|--------------------|---------------|
| 2.          | கொருகாவக்கரசு நாய்குரை          | 4.00   | •                  |               |
| 3.          | ு கேக்காமர்க்கி சுவாமிகள்       | 7.     | ஆம் திருஞ<br>8-ஆம் | ່າ<br>ເຄດຄຸກເ |
| 4.          | ூடு மாணிக்கவாசக் சுவாமிகள்      |        | 8-24/10            | ••            |
| 5           | திருமாளி கைத் தேவர்             | 1      | )                  | 2)            |
| 6.          | சேர்களர்                        | 2      | İ                  |               |
| 7.          |                                 | 3      |                    |               |
| 8.          | பூர் தருத்தி கம்பிகாட கம்பி     | 4      |                    |               |
| 9.          | கண்டரா <b>தித்தர்</b>           | 5      | فنوسے-9            | ••            |
| 10.         | வேணுட்டமு கள்                   | 6      |                    | "             |
| 11.         | <i>கொவாவியமு த</i> ரைர்         | 7      | }                  |               |
| 12.         | புருடோத்தம கம்பி                | 8      |                    |               |
| 13.         | சேதி சாயர்                      | 9      | j                  |               |
| 14.         | திருமூலர்<br>-                  |        | ் 10-ஆம்           | .,            |
| 15.         | திருவாலவாயுடையார் (இறைவ         | ή) 1 · | )                  | ,,            |
| 16.         | காரைக்காலம்மையார்               | 2      | j .                |               |
| 17.         | ஐயடிகள் காடவர்கோன் காயன         | i 3    | 1                  |               |
| 18.         | சேரமான் பெருமாள் <b>காய</b> ூர் | 4      | 1                  |               |
| 19.         | <b>கக்கீ ர</b> ேதவ நாயனர்       | 5      | 1                  |               |
| 20.         | கல்லாட்தேவ நாயனர்               | 6      | į                  |               |
| 21.         | கபிலதேவ <b>ராய</b> ூர்          | 7      | 11-ஆம்             | 11            |
| 22.         | பரணதேவ நாயஞர்                   | 8      |                    | "             |
| 23.         | இளம்பெருமா <i>ன டி. க</i> ள்    | 9      | ]                  |               |
| 24.         | அகிரா அடிகள்                    | 10     | 1                  |               |
| <b>25</b> . | பட்டினத்தப் பிள்ளோயார்          | 11     |                    |               |
| 26.         | ரம்பி <i>யாண்</i> டையார் ரம்பி  | 12     | j                  |               |
| 27.         | சேக்கிழார் சுவாமிகள்            |        | فىرى -12           | "             |

[இவர்கள் வரலாறுகள் தூல்கள் வாயிலாக அறிதற்பாலன.]

## ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவர் வரலாறு

**മ**-്വ. 1225 —1245

சிவசமய சாத்திர சிகரமாக விளங்கும் சிவ ஞானபோத நூலின் ஆசிரியராவார் ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவர் ஆவர் இந்த நூற் பெயர் இந்நூற் பெய ருள் ஒன்ருகலின் இவர் வரலாறு சுருக்கமாக சண்டுத் தரப்படலாபிற்று

#### நாடு

பண்டைத் தொண்டை மண்டலத்திற்கும் சோழ மண்டலத்திற்கும் இடைப்பட்டது நடு நாடு என்பது. இந்த நாட்டில் திருக்கோவலூரைத் தலோகராகக் கொண்டது சேதி நாடு. ஆறை நகரைத் தலோகராகக் கொண்டது மகத நாடு. திருவெண்ணெய்பாடி நாடு. இந்நாடு அந்நாளில் வடக்கே செடில நதியையும், தெற்கில் திருவரத்துறை வதிட்டகுடித் தலங்களேயும் வெள்ளாறு என்னும் நதியையும், கிழக்கே கடற்கரையையும், மேற்கில் கொல்லி மல்லையயும் எல்லேயாகக் கொண்டிருந்தது. பிரஞ்சுப் பிரதேசமாகும் புதுச்சேரியும் இதனில் அடங்கியதே. தேவார ஆசிரியர்களில் இருவர்களும், சந்தானுசாரியர்களில் இருவரும் அவதரித்த பெருஞ் சிறப்புறையது இந்நாடு.

#### **நகரம்**

திருமுனேப்பாடி நாட்டில் விளங்கும் தெய்விக நகரங்களுள் பெண்ணுகடம் ஒன்முகும். உயர்திணே உயிரும் அஃறிணே உயிர்களும் தெய்வம் பூசிக்கும் திருநெறி நின்றெழுகிய தலம் இது. திருத்தூங்காணே மாடம் என்பது கோவிலின் பெயர். உடற்பிணி, பவப் 5ணி ஆதிய போக்கும் இயல்புடையவர் இத் தலத்திறைவர்.

#### மரபு

தொண்டை நாட்டில் பண்டு இருபத்து நான்கு கோட்டங்கள் இருந்தன. எழுபத்தொன்பது நாடுக**ள் இ**ருந்தன. ஓராயி**ரத்**துத் தொள்ளாயிரம் நத்த<del>ங்களிரு</del>ந்தன. பரம்பரைச் சை**வ** வேளாளர்க் கான பன்னீராயிரம் கோத்திரங்கள் இருந்தன. **எனவே இந்ராட்டிஃனச்** சைவமணக்கும் டென்னலாம். இந்த நாடு இரண்டாம் கரிகாலன் காலத்தே மேற்சொல்லப்பட்ட பன்னீராயிரம் கோத்திரத்தாருக்கும் பங்கிடப்பட்டது. இக் கோத்திரத்தாருள் ஒரு பிரிவினரே களப்பாளர் என்பார். வேளாளர் என்ற சொற்போலவே இச் சொல்லும் அடைமர் திருத்தல் ஆய்வுக்குரியது. இவர்கள் சோழப் பேரரசரின் கீழிருக்தாட்சி செய்த செற்றரசர்களாவர். வரலாற்று நூல்களில் களப் பிரர் என்று குறிக்கப்படுவார் வேறு வகையினர் ஆவர். இவர்கள் சமணக் கொள்கையினர். முன் சொல்லப்பட்ட சைவத் திருச்சான்ற களப்பான**ர்** குடியிலே அச்சுதர் என்பார் கி-பி. 13-ம் நூற்முண் டின் முற்பகு தியில் வாழ்க்திருக்கார்.

இதே காலத்தில் திருவெண்ணெய் நல்லூரில் சிற்றரசராகவும் பெருஞ் செல்வராகவும் வாழ்ந்து வந்தவர் கம்பரை ஆதரித்த சடையப்ப முதலியார்

ஆவர். பல்லவர்களே வெல்லும் பணியில் சோறர் கட்கு இவர்கள் மூதாதையர்கள் துணேபுரிர்தமை யால் முதலாம் பராக்தகசோழன் காலத்திலே நாடு களில் அரசுபுரியும் பதவி இவர்கட்கு வழங்கப்பட் டது. எனவே சடையப்பவள்ளல் குடும்பமும் சுமார் 400 ஆண்டுகளாக அரசுபுரியும் அறசெறிக்குடும்ப மாக விளங்கிவந்தது என்னலாம். தமிழ் மூவேந்தர் களுடனும் சடையப்ப முத**லி**யாருக்கு கெருங்கிய நட்புண்டு. இச்சடையப்பவள்ளல் மகஞார் காங்கேய பூபதியாரின் அருமைத் தங்கையார் மங்களாம்பிகை ஆவர். இம்மங்களாம்பிகையாரே முன்னம் கூறப் பட்ட கடந்தை அச்சதை களப்பாளரின் மண்வியார் ஆவர். ஆதலின் கம் மெய்கண்ட தேவர் அவதரித்த குடி. '' இருவர்ச்சுட்டியதொல்குடி'' ஆகும். சைவ நன்நெறியும், அறநெறியும், வள்ளன்மையும், கல்விச் செல்வமும் ஒருங்கே அமைந்*தது* நம் **மெய்கண்டார்** பிறந்தருளிய குலம்.

## திருவவதாரம்

அச்சுதர் களப்பாளர்க்குப் பிள்ளேப்பேறின்றிப் பல்லாண்டுகள் சென்றன. திருவெண்ணெய் கல்லூர்ச் சடையப்பரும் காலமாபினர். அச்சுதர் குலகுரு திருத்துறையூர் ஸ்ரீ சதாசிவ சிவாசாரியர். இவர் ஆதிசைவ அந்தணர். கல்வி, ஒழுக்கம், சிவ யூசை ரியமம், திருமுறைப் பாராயணம் யாவும் பெரிதுடையவர். சகலாகம பண்டிதர் என்னும் சிறப்புப்பெயர் பூண்டைவர் இவரிடம் அச்சுதர் தமக்கு மகப் பேறின்மைபற்றிக்கூறி வருந்தினர். பண்டிதர், திருமுறைகளே அருச்சித்துக் கயிறு சார்த்திப் பார்த்தனர், "பேயடையா பிரிவெய்தும்" என்ற திருவெண்காட்டுக்கான திருஞானசம்பந்தர் பாடல் உதயமாயிற்று. அதன்கண், திருவெண்காடு சென்று முக்குள நீராடிப்பரமனே வழிபட்டுப் பாவம் நீக்க மடைந்து பிள்ளேயினேடுள்ள நீண்வாயின வரம்பேறலாமென்றிருந்த வாசகம் காணப்பட்டது. அங்ஙனமே இறையருள்கம்பி அச்சுதர் தமது இவ்லக்கிழத்தியாருடன் திருவேண்காடு சென்று நீராடி வழிபட்டனர். சிவபேருமானும் இவர்கள் வழிபாட்டினுக்கு இரங்கி அருள் புரிந்தார். மங்களாம்பிகையார் கருப்பவதியாயினர். பத்துத் திங்களும் சென்றபின் ஆண்மகவினே சுன்ருர். இங்ஙனம் சுன்ற இடம்பற்றியும் விதம்பற்றியும் பலவகையாகக் கூறுவர். திருவவதாரம் கி.பி. 1225 ஆம் ஆண்டில் கிகழ்ந்த தென்பர்.

#### வளர்ச்சி

குழக்கைக்குத் திருவெண்காட்டுப் பெருமான் (சுவேதவனப்பெருமாள்) என்னும் திருகாமம் சூட்டப்பட்டது. திருபெண்ணுகடத்தே மீண்டு மகிழ்வுடன் பெற்ருோகள் எல்லா கல்வினேகளும் ஆற்றிவர்தனர். இரண்டாம் ஆண்டு முடியு மட்டும் திருவெண்காட்டுப் பெருமாள் திருப் பெண்ணுகடத்தே சிலகாலமும், தாய்மாமனூரான திருவெண்ணெய் கல்லூரில் சிலகாலமுமாக வளர்மதி யேனவளர்த்த வரலாஞர். இவர் சாமுசித்தராக அவதரித்தமையால் இளம்பிராயத் திலேயே கீட்டாபரரகாவும் ஞானமூர்த்தியாகவும் வீளங்க லுற்றுர். இரண்டாம் வயது முடியுங்காலே இவர் திருவெண்ணெய் நல்லூரில் வாழ்ந்துவரலாகுர். அது கி.பி. 1227-ஆம் ஆண்டு என்பர். திருவெண் கெனய் நல்லூர் பொல்லாப் பிள்ளோயார் கோயில் முன் மண்டைபத்தே இவர் நிட்டை கூடி வந்தனர் என்பர்.

## ஞானதீக்ஷை

ஸ்ரீசுவேதவனப் பெருமான் இங்ஙனம் இருவெண்ணெய் நல்லூரில் திருவருட்டுறையில் பொல்லாப்பிள்ளோயார் திருமுன்னர் வீற்றிருக்கையில் அகச்சந்தான குரவர்களில் நான்காமவரான பரஞ் சோதி முனிவரால் ஆட்கொள்ளப்பட்டார். ஞான தீக்கை நிகழ்ந்தது. மெய்கண்டார் என்னும் திருநாமம் சூட்டப்பட்டது. பரஞ்சோதியார், சிவ ஞான போதச் செம்பொருளுபதேசம் புரிந்து உலகுக்குபதேசிக்கும் அதிகாரமீந்து பொதிகைக சென்ருர்.

#### மாணவபரம்பரை

பூடு மெய்கண்ட தேவர், திரு வருட்டு றை ஆலயத்தே அமர் ந்திரு ந்து நிட்டைகூடியும், சீடர்கட்கு ஆகம் வேதசாரமான சிவஞான போத உபதேசம் செய்தும் வாழ்ந்துவரலாஞர். இவரது மதிமை நாடெங்கும் பரவியது. அச்சுத களப்பாளர் குலகுருவாகிய சதாசிவ சிவாசாரியரும் இதனே அறிந்து தேவரைக்கண்டு ஆணவம் அடங்கப்பெற்று, ஞான தீக்கைபெற்றுச் சீடராயினர். அருள்நிதி என்ற தீக்ஷாநாமம் இவர்க்கிடப்பட்டது. இவரே மெய்கண்ட தேவரது முதல் மாணவர் ஆவர். இவர் பின் திருவதிகை மனவாசகங் கடந்தார் சீடராயினர். மற்றும் நாற்பான் எழுவர் நாளடைவில் சடாரணர் ஆன். இங்ஙனம் ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவநாயனர், திருவெண்ணெய் நல்லூரில் வீற்றிருந்து வேதாகம தோத்திரசார சூபமான சித்தாந்த சைவரெறி கூறும் சிவஞான உபதேயத்தை அருளிச்செய்து சைவ நன்னெறியினே யாவரும் ஏற்குமாறு புலப் படுத்திவுந்தார். மதுரை மாநகரில் பாண்டியவேந்தன் தல்மையில் நக்கீரதேவரை உள்ளிட்ட நாற்பத் தேரான்பது புலவர்கள் பண்டு தமிழ் வளர்த்த தன்மை போலவே சைவம் திருவெண்ணெய் நல்லூரில் மெய்கண்ட தேவரைத் தல்மையாகக் கொண்டு அருணந்திகவரசாரியரை உள்ளிட்ட நாற் பத்தோன்பதேன்மரால் ஓம்பப்படலாயிற்று.

இந்த ஞானபோதகத்தைச் செவி மந்த்துண்ட மையால் உணர்ச்சியின்மை, திரிபுணர்ச்சி முதலிய **அஞ்**ஞானப் பசி **அட**ங்கியது. " அத்துவிகம்" என்னும் சொற் பொருள் தெளிவாயது. பரம் பொருளின் தடத்த சொரூப இலக்கணங்கள் வினங்கின. தருக்க மூறையில் எவரும் ரேற்கும் வண்ணைம் சைவ நலம்சமைப்புண்டது. இருஞான சம்பக்தர் எங்ஙனம் குழந்தைப் பருவத்திலே சிவ செல்வமுடையராய் யாவர்க்கும் ஆக் செல்வத்தினே வழங்கி யருளிஞர்களோ அங்ஙளமே அவர் காலத்துக்கு ஆற நூற்முண்டுகளின் பூன் னர் ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவரும் குழக்கைப்பருவத்த ராகவே விளங்கி வழி வழி வக்க சிவஞானத்தை வையத்தார்க்கு வழங்கியருளினர். குழக்கைகயுள்ளக் குழைந்தவுள்ளமாகும். வஞ்சமில்வாதது. ஆதலின் யாவரும் ஏற்றுக்கோடற் கொயந்தது என்பது

தேற்றம். இவரது பொருள் சேர் புகழ் நாடெங் கும் பரவலுற்றது. ஆங்காங்கும் திருமடங்கள் ஏற் பட்டன. சமய போதனே நடந்தேறியது. செவிக் குணவும் வாய்க்குணவும் ஆங்காங்கு செல்வர் ஞானியர்களாலும் வழங்கப்பட்டன. இவ்வி தம் ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவர் ஞானச்செங்கோல் <u>கடாத்</u>தி சைவ **ராஜதானியாக காடெங்கும் வி**ளங் கச்செய்து பரிபாலனம் புரிந்து வந்தனர். இவ**ரது** இச்செயல், ''மும்மையால் உலகாண்டை மூர்த்தியார் செயல்'' போன்று, கீர்த்தி பொருந்திய தென்னல் உயர்வுரையாகாது. அச்சுதர், காங்கேயர் ஆதியோர் அரனடி பொருந்திய பின்னர் நம் தேவர் சிவநெறி யாட்சியே துலங்கியது. தேவர் பெபரால் பல்லிடங் களிலும் பல அறங்கள் பிறுவப்பட்டன. இங்ஙனம் ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவ நாயனர் கி.பி. 1245 ஆம் ஆண்டளவும் சைவ பரிபாலன ஞானபோதக செக் கெறி யாட்சி ஓச்சிச் சுத்தாத்துவித நித்தியானர்தப் பேறெய்தினர். இவர் பின் அருணந்தி சிவரசாரியர் இத்தெருப்பணி தலேமே**ற்** கொண்டனர். *ஸ்*ரீ மெய் கண்ட தேவர் திருவடிகள் வாழ்க ! சிவஞான போ*த* கன்னீழவில் வதிக **உல**கௌடம்!

தே. ஆ. ஸ்ரீநிவாசன்.

#### சிவமயம்

### காப்பு

கண்கொண்டு காமற் காய்ந்து காலணக் காலால் வீழ்த்தி மண்கொண்ட மாக்தர்க் காக மறைமுதல் ஆக மங்கள் எண்கொண்ட தோளான் ஈசன் இயற்றிய தன்மை எங்கள் பண்கொண்ட ஞான போதம் பகருமெய் கண்டான் போற்றி!

மன்னிரு ணீங்கி ஞாலம்

மகிழ்ந்திட மரபின் வந்து
பன்னிரு கிரணங் காட்டும்

பரிதிவா எவணே யொப்பப்
பன்னரு பரமன் தூண்டப்

பாருளோர் பதம்பெற் றுய்வான்
பன்னிரு திருமு றைகள்

பகர்ந்தவர் பதங்கள் போற்றி!



ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவ நாயஞர்

## நூல்

# சுவஞானபோதமும் —

## பன்னிர திருமுறையும்

ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவர் அருளிச்செய்த சிவஞான போதம் என்னும் சர்த்திர நூலேயும், திருஞான சம்பக்தராதியோர் அருளிய பன்னிரு திருமுறைகளே யு**ம் ஒப்புக்கண்டு மகிழ்தலே இ**க் நூ**லின் குறிக்** கோள் ஆகும். சிவஞோனபோதம் பன்னிரு சூத்திரங்கள் கொண்டது. திருமுறைகள் பன்னி ரண்டாகப் பகுக்கப்பட்டுள்ளன. இவ்விரெண்டின் எண்ணிக்கைகளின் ஒருமையுண்கைமயால் ஏதேனும் இயைபு இருத்தல் கூடுமா என்பதே சிர்தனே. இச் சிக்தனேயின் விளேவுதான் இக்நூல் ஒவ்வொரு சூத்திரத்தின் செய்திக்கும் ஒவ்வொரு திருமுறையின் செய்திக்கும் ஒற்றுமை இருத்தல் கூடுமேன்பது கம்**பிக்கை**. இக்த கம்பிக்கையின் எழுச்சியால் ஒரு அடங்கியுள்ள பற்பல திருமுறைக்குள் களுள் எவையேனும் ஒரு சில அந்தந்த எண்ணிக்கை **யுள்ள குத்திரக்** கருத்துக்கு முரண்பெடா திரு**த்தலு**ம், பெருவாரியாக ஒத்தே இருத்தலும் இயல்புடையதே. அவ்வாறு ஒவ்வொரு திருமுறையிலும் உள்ள பல பாடல்களில் ஏற்ற ஒன்றை எடுத்துச் சூத்திரச் செய்தியொடு பிணேத்துப்பார்த்தல் இர் நூலின் *கருத்தன்று.* 'ஒருபாணேச் சோற்றுக்கு ஒரு சோறு பதம்' என்ற முறைப்படி ஒரு சூத்திரக்கருத்துகள் பெரும்பாலும் ஒவ்வொரு திருமுறையின் ஒரு செய்யுட் கண்ணே அமைந்திருக்குமா என்பதும், அதிலும் அந்தந்தத் திருமுறையின் முதற் பாடலி லேயே அடங்கியிருக்குமா என்பதும் காடுவதே இந்த நூலின் கோக்கமாகும். அங்ஙனம் பெரும்பான்மை ய**ளவில் ஒ**த்திருக்குமாயின் திருமுறைப் பகுப்புக் குரிய சீரிய காரணமும் ஒரு சிறிது புலப்படல் கூடும் கருத்தாம். ஆதலால், சிவஞானபோத சாத்திரத்தின் முதற் குத்திரத்துக்கும் பன்னிர நிரு முறைகளில் முதல் திரு**மு**றையி**ன்** முதற் பாட**லு**க் கும் இங்ஙனமே வரிசையாக எல்லாச் சூத்திரங்கட் கும் பாடல்கட்கும் கருத்தொற்றுமை காணும் முயற்சியில் இர் நூல் தஃப்படுகின்றது என்னலாம்.

எல்லா நூலாசிரியர்களும் நூல் முகப்பின் மங்கல வாழ்த்துக் கூறுதல் மரபு. அங்ஙனமே ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவரும் மங்கல வாழ்த்துக் கூறி யுள்ளார். இவ் வாழ்த்து, சுயம்பு மூர்த்தியாம் விகாயகர் மேலது. தொடங்கும் செயல் முட்டின்றி முடிதற்கு முதற்கண் விகாயகரைப் போற்றுதல் சைவ சம்பிரதாயமாகும். இக்கெறியினின்று எவரும் தவருர். இதனுலேயே, தேவாரத் திருமுறைகளே ஓதற்கண்ணும் சம்பிரதாய கெறி நிற்கும் ஒதுவார் மூர்த்திகள் திருஞானசம்பக்தர் தேவாரத்துள் முதல் திருமுறையில் உள்ள திருவலிவலத் திருப்பதிகத் தில் ஐந்தாம் பாட்டி கேன விநாயகர் வணக்கமாக ஓதுதல் மரபென்பர். இப்பாட்டு ''பிடியதன்"

எனத் தொடங்குவதாகும். இதன்கண் இடர் கடியும் கண பதி திறம் புகலப்படுகின்றமை காண லாம் சிவஞானபோத நூல் ''கல்லால் நிழல்'' எனக் கண பதி வணக்கம் உரைக்கின்றது. இந்த நூலும் இவ்விரு பாடல்களேயும் முதற்கண் ஒப்புக் காண்டலேயே மங்கல வாழ்த்தாகக் கொள்கின்ற தென்க.

முதலில் சிவஞான போத நூலின் மங்கல வாழ்த்துச் செய்யுள்க்கூறி, அதன் திரண்ட பொரு ளேத் தந்து, பின்னர் மேலே கூறப்பட்ட திருஞான சம்பந்தர் தேவாரப் பாட்டைக் கூறி அதன் திரள் பொருளுரைத்துப் பின்னர், இவ்விரு செய் யுள்கட்கும் உள்ள ஒற்றுமை ஆய்ந்து செல்லுதல் இந்நூலின் துவக்கமாகும். இங்ஙனமே ஒவ்வொரு சூத்திரத்திற்கும் ஒவ்வொரு திருமுறையின் முதற் பாட்டுக்கும் இயைபு காணப்படும். இங்ஙன ம் ஒரு கியதிபற்றிச் செல்லுதலால் இடையிடையே பொருத்தங் காண்டலில் குறைகள் கிகழலாம். சைவமதிகலம் சான்ற பெரியோர்கள் குறை பொறுப் பாராக!



#### சிவமயம்

## சிவஞானபோதம்

ம**ங்கல வாழ்த்து** வஞ்சித்துறை

கல்லா னிழன்மலே வில்லா ரருளிய பொல்லா ரிணேமலர் கல்லார் புண்வரே.

### இதன்பொழிப்பு வருமாறு ---

(அருள்வடிவாகிய) கல்லால் கிழவீன் கண்ணே (எழுந்தருளி யிருந்து) (நந்திபெருமானுக்கு இந்த தூலால்) மடீவவு தீர்த்தருளிய முதலாசிரியர், மேன் மேற்கருக்கை கூர்ந்தருளு தற்பொருட்டுப் பொள்ளா தபிள்ளோயாருடைய இரண்டு திருவடித்தாமரைகளே மெய்யன்பர் தடையேற்கொள்ளுவர்.

## திருஞானசம்பந்தர் தேவாரம்

திருவகிவலம் – திருவிராகம் - பண் : வியாழக்குறிஞ்சி.

பிடியதன் உருவுமை கொள மிகுகரியது வடிகொடு தனதடி வழிபடும் அவரிடர் கடி கண பதி வர அருளினன் மிகுகொடை வடிவினர் பயில்வவி வலம்உறை இறையே.

### பொழிப்புரை

மிகுந்த கொடையாளர்களாகிய அன்பர்கள் வணங்கி வாழ்த்தி நிலவுகின்ற வலிவலம் என்னும் திருப்பதியிலே வீற்றிருந்தருளும் தஃவைணைய சிவ பெருமான், தன்னுடைய திருவடியை வழிபடுகின்ற அடியார்களுடைய துன்பத்தைப் போக்கவல்ல கணபதிப் பெயரமைந்த கடவுளே வன்மை மிகுந்த யானோயினது வடிவுகொண்டு வருமாறு தமது நினேப்பு மாத்திரையாற் படைத்து, பெண்யானே போன்ற நடையும் நிறமுங்கொண்ட உமாதேவியார், மைந்த னென்னும் முறையில் ஏற்றுக்கொள்ளுமாறு தந்தருளினன்.

## பொருத்தங் காண்டல்

சாத்திரச் செய்யுளாகிய "கல்லால் ' என்பதும், தோத்திரச் செய்யுளாகிய ''பீடியதன்உரு'' என்பதும் விராயகர் மகத்துவம் உரைக்கின்றன இரண்டும் பொருளியல்பே பற்றிக்கூறுகின்றன. விசாயகர் **திருவவதாரத்தைப்பற்றி** இரு செய்யுட்க**ளும்** ஒரே கருத்துடையன. மக்களாவார் மகப்பேறு போல்வ தன்று விரையகரின் தோற்றம். விராயகமூர்த்தியைச் சிவபெருமானே சிருட்டித்து அளித்தனன். அன்பர் இடர்கடித**ற்** பொருட்டே அளித்தனன். சிவசங்கற்பத்தால் சுயம்புவாக உதித்தவர் விராயகர் என்பதை " இறை. கணுபைநிவர அருளினன்" என்ற சொற்றெடரும் "பொல்லார்" என்ற சொல்லும் உணர்த்துகின்றன என்னலாம். கருவியால் போழ்க் கப்படாத சுயம்புமூர்த்தி என்பது பொல்லார் 'என் னும் சொற்பொருளாம். , ''அருளிய'' என்ற சொல்லே விகோ எச்சமாகக் கொள்வதேயன்றிப் பெய்ரெச்ச **மா**கக் கொள்ளலும் ஒரு வகை. அம் முறையில் ் மேவேவில்லார் அருளிய பொல்லார் "்என முடிந்து பொருள்படும். மலேவு இல்லார் எனப் பிரிக்காமல் மவேவில்லார் எனப் பிரித்துப் பொருள் கொள்ளு தலும் கூடும் என்பர். மகாமேருவை வில்லாக வளே த்துத் திரிபுரமெரித்துத் தேவர்களேக் காத்தவர் என்பது இத்தொடரின் பொருளாம். வலிவலத்துப் பெருமானே நாவுக்கரையர் துதிக்கும் பாடலில். ''கணுகாதார் புரமூன்?ெற**ய்த** வில்லான்காண்கு'' என்று கூறியுள்ளார். எனவே, மஃலமேலிப்பவரும். மக்ஷ இல்லா தவரும், மக்கைய வளே த்தவருமாகிய சிவ பெருமானே விராயகரைத் தந்தருளினுர் எனச் சிவ ஞானபோதம் கூறுவதுபோலவே, வலிவலத்து மஃல மேலிருப்பவரும், இறையவரும், மஃவைை வளே த்தவரு **மாகி**ய சிவபெருமானே விராயகரைச் சங்கற்பத்த**ா** வளித்தாரெனத் தேவாரப்பாடலும் கூறு தல் காண லாம். **பின்**ளோயாரை வழிபடுபவர் இடர் கடியப்பெறுவர் எனத்தேவாரமும், தாடலேபோல் அடங்கெ ரிற்பரெனச் சிவஞானபோத வாழ்த்தும் கூறுவன ஒருகருத்தே உடையனவாம். மற்றும் இவ்விரு செய்யுட்களின் தொடக்கச் சொற்களாகிய கல் என்பதும் பிடி என்பதும் நாம் கேவலங்ஃயில் ஆண வமலத்தின் பிடிக்குளகப்பட்டு அறிவிச்சை செயல்களற்றுக் கல்லாய்க் கிட.ந்த நிலேயினோ நண்கு கினே ஆட்டு <u>த</u>லும் செய்வதைக் காணலா**ம்**. கொள அருளினன்'' என்பது போன்றே ''அருளிய புக்னவர்" எனப் பிறவிக்ன முதல்விக்ணகொண்டு முடித்தும் பொருந்தியுள்ளது. போத்தூலில் ் இஃணமலர்" என்றுங்குத் தேவாரத்தே தனது " அடி" எனக்கேறேப் பட்டுள்ளது.

இங்ஙலமாக, இவ்விரு திறத்தப் பாக்களும். விநாயகரைச் சிவபெருமானே தந்தருளினர் என்பதி லும், அவரை இடர்கெட வழிபட வேண்டுமென்பதி லும், அங்ஙனம் வழிபடுவார் இறைவனருளுக்கு இலக்காவர் என்பதிலும் கருத்தொருமைப்பட நடத் தல் காணலாம். இதனுல் தோத்திரமும், சாத்திர மும் ஒரே கருத்துடன் நடப்பன என்பது தேற்றம். மற்றுள்ள பொருட் சிறப்புக்களேப் பேருரை சிற் றுரைகளில் ஓதிக்காண்டல் தக்கதாகும். இனிச் சூத்திரவாரியாகப் பொருத்தங் காண்டற் பணிக் கண் இடர்வாராமை யருளுதலே இவ்விரு செய்யுட் கருத்தொருமை புரிவதாகுக!



# சிவஞான போதம்

## பொது இயல்பு அதிகாரம்

பேரமாண இயல் பதீப் பிரமாணம் முதலாம் சூத்திரம்

அவன் அவள் அதுஎனும் அவைமூ விளேமையின் தோற்றிய திதியே ஒடுங்கிமலத் துளதாம் அந்தம் ஆதி என்மஞர் புலவர்.

### பொழிப்புரை

அவனென்றும், அவளென்றும், அதுவென்றும் இவ்வாறு பகுத்துப் பலவாய்ச் சுட்டி உணரப்படும் சொல்லும் பொருளுமாய இருகூற்றுப் பிரபஞ்சத் தொகுதி,

தோற்றம், ஈிஸ், இறு தி என்னும் முத்தொழில் உடைமையால் ஒருவளுல் தோற்றப்பட்டதாகிய உள்பொருளேயாம். அது தோன்றுங்கால் தான் ஒடுங்கு தற்கு ஏதுவாய் ரின்ற கடவுளினின்றும் சகசமலம் கீங்கா மையால் அது கீங்கு தற்பொருட்டு மீளத்தோன்றுவ தாம்.

இவ்வாருகலின், சங்காரத் தொழிஃலச் செய்யுங் கடவுளே உலகிற்கு முதற்கடவுள். ஏனேயோர் அன்னரல்லர் எனக் உறுவர் அளவை நூலுணர்க் தோர்

### கருத்துரை

சங்கார காரணராயுள்ள முதல்வரைபே கருத் தாவாக உடைத்து இவ்வுலகம்.

## சூர்**ணி**கை

- சகம் பிறப்பு இருப்பு இறப்பு ஆகிய முத்தொழில் உடையது.
- 2. அது அரணுலே உடையது.
- 3. மற்றிருவரும் முத்தொழிற் படுவர்கள்.

## பொழிப்பு விளக்கம்

அவன் அவள் அது என்று கூறும்சொல், சொற் பீரபஞ்சம். அச்சொற்கட்குரிய பொருளாய் உரைக் கப்படும் பொருள்கள். போருட் பிரபஞ்சம். இங்ஙனம் பீரபஞ்சம் இரண்டு வகைப்படும்.

இந்த இரண்டு வகைப் பிரபஞ்சங்களும் தோன்றுகின்றன; சிலேத்திருக்கின்றன; அழிகின்றன. இம் முத்தொழிற்படுதலே நாம்காண்கிறேம். ஆனுல் இப்பிரபஞ்சங்கள் அறிவில்லாதன; சடம். இவற் றைத் தொழிற் படுத்து தற்கு ஒரு கருத்தா வேண்டப் படும். இக்கருத்தாவிணுவேயே பிரபஞ்சம் ஒடுக்கப் படுவது. மீளத் தோற்றுவிக்கப்படுவது. ஆதலால் பிரபஞ்சம் என்றும் உள்பொருளாம்.

இக்கருத்தா, ஒடுக்கின பிரபஞ்சத்தை மீளத் தோற்றுவிப்பன். அங்ஙனம் தோன்றச்செய்வது ஆன்மாக்களின் மலஙிவிர்த்திக்காகவேயாம். ஆகை யால், யாவற்றையும் தன்னுள் ஒடுக்கி வைத்திருக்கும் சுதந்தர முடையவனே திரும்பத் தோற்றுவித்தலும் செய்யும். இதனைல் சங்காரக் கடவுளே உலகிற்கு முதற்கடவுள் ஆகும். இக்கடவுளல்லாத மற்ற பிரமா, விஷ்ணு முதலியோர் தத்தம் அதிகார எல்லே யளவும் கடவுளாவரே யல்லாமல் முதற்கடவுள் மாட்டார்கள். மகாசங்காரக்கடவுளே முதற்கடவுள் என்பது பிரமாண நூல் உணர்க்கோர் துணிபாம்.

## திருஞான சம்பந்தர் தேவாரம்

முதலாம் திருமுறை

முதற்பாட்டு

∫பதியுண் மை]

திருப்பிரமபுரம் – பண் – நட்டபாடை

தோடுடைய செவியன் விடை ஏறிஓர், தூவெண் மதிசூடிக் காடுடைய சுட, ஃப்பொடி பூசி என், உள்ளங்கவர்கள்வன் ஏடுடையமல ரான்முணேநாட்பணிந் தேத்த அருள்செய்த பீடுடையபிர மாபுரம் மேவிய பெம்மானிவனன்றே.

## பொழிப்புரை

தோடணிக்க செவியுடையானும் இடபத்தின் ஊர்க்த ஒற்றையான மிகவும் வெண்மையான பிறைச் சக்திரீன முடியின் மீதணிக்து காட்டின்கண் உள்ள சுடுதலால் ஆன கீற்றினப்பூசி, உலகியலில் அழுக்தா வண்ணம் அடியேனுடைய சித்தத்தினத்தன் மாட்டுக் கவர்க்துகொண்ட கள்வனும். இதழ்களேக் கொண்ட தாமரையாதனத்தை உடைய பிரமன் முன்னம் வழிபட்டுத் துதித்தலும் அவற்கு அருளேச் செய்த (அல்லது) இதழ்களேயுடைய மலர்களால் முன் பிறவியிலே அருச்சித்து அடியேன் வழிபட அருள் புரிக்த பெருமை பொருக்கிய பிரமாபுரத்தே என்றும் விரும்பி எழுக்தருளியவனுமான முதல்வன் இவனே ஆவான்.

## கருத்துரை

இப்பிரமாபுரத் திருப்பவனே படைத்துக் காத்தழிக்கும் முழுமுதல் பரமன் ஆவான்.

## பொருத்த விளக்கம்

முதற்குத்திரம், இவ்வுலகம் ஒரு கருத்தாவை உடையது என்கிறது. இத்தேவாரத்தி லும் 'அன்றே' என்ற தேற்றச்சொற்பெய்து கருத்தாவின் முதன்மை கூறப்படுகின்றது. சிவஞானபோதம் சாத்திர நூலாகலின் தருக்கமுறையில் காட்சிப் பொருளாகிய உலகினேக்காட்டிப் படிப்படியாக அநுமான முறையில் கடவுளுண்மை கூறலுற்றது. எக்காலத்தும், எவ்விடத்தும், எவ்வகை மக்கட்கும் பொருந்தச் செய்தற்கு இதுவே சிறந்த முறை யாயிற்று. திருக்குறள் நூலும், ''ஆதிபகவன்



திருஞானசம்பக்தர்

உலகு'' என உலகின்மேல் வைத்தே முதற்றே உண்மை கிறுவலுற்றது. இத்திருமுறைப் பாடல் தாதையார் முனிவுற ஆண்டவணேக் காட்டிச் சொல்வது. ஆதலால் உலகிற்கு முதல் கடவுள் என்ற முறையில் தலேமைப் பொருளில் கடவுளே அமைத்துக் கூறியுள்ளது. எனவே கடவுளே உடைமைப் பொரு ளில் கூறுகிறது சிவஞானபோத முதல் சூத்திரம். அங்ஙனமன்றிக் கடவுளேத் தஃவமைப் பொருளிற் கூறுகின்றது முதல் திருமுறையின் முதற்பாடல் என்பது தெளியலாம். இரண்டு கூற்றின் கருத்தும் ஒன்றே எவ்வாறெனில், செம்மையை உடையது தாமரை என்பதில் செம்மை விசேடணம்; தாமரை விசேடியம். செந்தாமரை எனில் விசிட்டமாம். செம்மை தாமரையை உடையது என்பது போல்வது உலகம் கடவுளே உடைத்து என்று கூறுதல். செம்மைக்குத் தாமரை முதல் என்பது போல்வது உலகிற்குக் கடவுள் முதல் என்றல். செம்கைம தாமரையை உடையது என்றுலும் செம்மைக்குத் தாமரை முதல் என்பதே பொருளாம். விசேடணம் விசேடியத்திலிருக்குமேயல்லாமல் விசேடியம் விசே டணத்தில் இராது. ஆதலால் முதற் சூத்திரத்தில் கருத்தாவை விசேடணமாகவும் உலகை விசேடிய மாகவும். கூறியிருப்பது, முதல் திருமுறை முதற் பாட்டில் கருத்தாவை விசேடியமாகக் கொண்டு கூறியிருப்பதையே உணர்த்துவது என நாமறியலாம். ஏனேயவற்றிற்கெல்லாம் அந்தத்தைச் செய்தவின் அந்தமில்லாக கடவுள் அந்தம் என்று உபசரணே யாகக் கூறிக்கடவுளின் பெருமை புலப்படுத்துகின் றது சூத்திரம். இதன் கருத்து, கடவுள் அழிவில்லாப் பெருமையுடையவன் என்பதாகும். பாட வி வும் யாவரினும் பெருமையுடையோன் கடவுள் என்பது. · பெம்மான் ' என்ற சொற்பெய்து **காட்ட**ப்பட்டுள் ளது. அன்றியும், ''ஒருவரிவ்வுலகில் வாழ்கிலா வண்ணம் ஒவிபுனல் வெள்ளமுன் பரப்பக் கருவகைர சூழ்ந்த கடலிடை மிதக்கும் கழுமல நகர்' என நகரின் அழிவின்மை மூலமாக இறைவனின் அழி வின்மை தெரிவிக்கப்படுதல் காணலாம். இதனேயே ்பீடுடைய பிரமாபுரமேவிய' என்ற தொடரில் அறியலாம். பிடு என்ற சொல் இங்கு அழிவிலாப் பெருவை உணர்த்துவதாம். மேவிய என்னும் சொல் **லும் இக்** கருத்துத் தரும். எனவே, ''பீடுடை**ய** பிரமாபுரம் மேவிய பெம்மான் இவன் அன்றே" என்ற வாக்கியம், கருத்தா ஒருவன் உலகுக்கு முதல் வன் எனவும்: அவனே எத்தேவர்க்கும் முதலாம் பெரியோன் எனவும், அவன் யாவர்க்கும் யாவற்றிற் கும் அந்தம் செய்வதேயன்றித்தான் அழிவிலான் எனவும் தெரிவிப்பதை நாம் அறிதல் கூடும். இதனுல் சூத்திரத்தின் முடிந்த கருத்தும் இப் பாடவின் முடிர்த முடிபும் ஒன்றென்பது தெளிவாம். இது காறும் சூத்திரத்தின் பொதுக் கருத்தினே இப் **பாடலும் பகர்தஃப் பார்த்தோம். மற்றும், சங்கார**் காரண ணுய கருத்தன் அமாதியான பொருள் என்பதையும் இப் பாசுர இறுநிச் சொல்லான 'அண்றே' என்பது குறிக்கின்றது. அன்றே என்ற சொல் அணுதியே எனவும் பொருள் தருவதணே 'கொடித்தன்றே' <mark>என்பதன்கண்</mark> பெரியோர் காட்டுவர். ஆகவே, 'இவன் அன்றே பெம்மான்'. என நின்று இருதிறப் பொருள் படுதல் கண்கூடாம். அடுத்த சூத்திரத்தும் அன்றே என்பது இங்ஙனம் பொருள் படும்.

இனிச் சகம் முத்தொழிலுடையதென்பது இம் முதற் சூத்திரம் புகல்வதொரு கருத்தாகும். இக் கருத்தினேயும் இப் பாசுரம் தன்னகத்தே கொண் டுள்ளது. ் ஏடுடைய வரான்'' தொழில் படைத் தலே ஆகும். அவன் பணிந்தடையு**ம்** பயனும் அதுவே. உலகு படைப்புண்ணுக்கால் பிரமற்கு அவசியமில்லே. இங்கு ''ஏடுடைய மலரான் முன நாள் பணிக்தேத்த அருள் செய்தவன் ' என்பதஞல் சகம் முத்தொழிலுள் ஒன்முன படை**த்த**ற்நெடு**ற்** குரியதென்பது பெறலாகும். மற்று, "என் உள்ளம் கவர் கள்வன் '' என்னும் சொற்றெடர் காத்கல் தொழிலேச் சகம் உடையதென்பதை உணர்த்தும். கிஃ்பெருதோ⊕ யியற்கைத் தாய உள்ளத்தின் கில் பெறச் செய்தலே கவர்தற்சொல் குறிப்பது. ஞானப் பாலூட்டிக் காத்தவன் இறைவஞ்தலின் காத்தல் தொழிற்குரியான் இறைவன் எப்பதும், உலகு காத்தற்*ெருழிலுடையது என்பது*ம் அறித**ல்** கூடும். பின்னும், ''காடுடைய சுடஃப் பொடியூசி'' என்னும் தொடர் சங்காரத்தொழிலுடையான் இறை வனென்பதைக் காட்டும். சுடிவ அழிவுக் குறிப் புடைச் சொல்லாம். இதனுல் உலகம் அழிதற்றெழிற் குரிய தென்பது தெளியலாகும். உலகம் படைக்கப் படு தூலப் பிரமன் முகமாகவும், காக்கப்படு தூலத் தன் முகமாகவும், அழிக்கப்படுதவேப் பரமன் மூல மாகவும் இச்செய்யுளில் சம்ப**ர்த**ர் சா**ற்றியுள்**ளன**ர்** என்னலாம். இவ்வாறன்றிப் பாசுரத்தே உள்ள ஏறி-தூடி - பூசி என்றும் மூவினோகள் அல்லது *பெய*ர்கள் மேற்கூறப்பட்ட படைத்தல், காத்தல், அ*ழி*த்தல் என்னும் மூஷினோகளே உலகு பெறுகிலக் காட்டு மெனவும் கொள்ளலாம். ஏற்றம் ஒன்றன் எழுச்சி அல்லது தோற்றத்தையும், குடுதல் ஒன்றைத் தாங்கு தல் அல்லது ஆதரித்தகுயும். பூசுதல் ஒன்றை அழித் தலேயும் உணர்த்தும் குறிப்புடைய சொற்களாம். ஆதலின், இடபத்தின் ஊர்தலும், பிறையினத் தாங்கலும், பொடியினேப் பூசுதலும் கூறுமுகமாக முத்தொழில்கள் முறையே கூறப்பட்டுள்ளன எனக் கொள்ளலாகும். ஆணை வமலபரிபாகத்தின் பொருட்டு ரிகழ்வது படைப்பாம். அனுதி கேவலத் தேல் ஆன்மாக்கள் தம் அறிவு இச்சை செயல்கள் தொழிற்படாது தடுக்கப்பட்டுக் கிடக்கின்றன. இறைவன் தாமாகவே கருஃணகாட்டினுலன்றி ஆன் மாக்கட்கு வேறுகதி இல்லே. அந்த நிஃவயில் அவற் றின் விளக்கத்துக்காகச் செய்யப்படும் உதவியே அறும் எனப்படும். இவ்வறத்றினே மேற்கொள்ளலே இறைமையாம். இக்குறிப்புடையதே அறவடிவாகிய இடபத்தின் இறைவன் ஊர்தல். இஃது இறை வற்கே உரியதொரு கருகுணைச்செயல். இதுபற்றியே ··ஊனர் திவால் வெள் ஏறே; சேர்செழு கொடியும் அவ்வேறென்ப '' எனப் புறரானூறும் புகல்கின்றது. எனவே ஆணவமல் பரிபாக முறைமையே கிருட்டியா மென்க இதனே ''விடை ஏறி'' என்ற தொடர் காட்டும்.

மாயாமல பரிபாகத்துக்கொன நிகழ்வதே திதி. மாயை என்பது மயக்கம். விபரீத உணர்ச்சி என் பதும் இதுவே. சக்திரன் விபரீத உணர்விஞல் கலே குறையலாஞன். அவணே வளர்தற்குக் கருணேகூர்க் தான் பரமன். இச்செயல் காத்தற்கு றிப்புடையது. ஆதலால் 'பிறை குடி'' என்பது காத்தலேத் தெரிவிப்ப தென்னலாம். கரும்மல் பரிபாகத்துக்காகச் செய்ய்ப்படுவதே ஒடுக்கம். கரும்மலமென்பதால்வினே இவினே எனப் படும் இருவிண்யாம். இவற்றின் பரிபாக மென்பது இன்பதுன்பங்களில் சமபுத்தி தோன்று தலாம். இவ்வறிவு கைப்புணர்ச்சியால் வருவது. இக் கைப் புணர்ச்சிக்கு உடல் முதலியன ஏற்றவாறு மாற்றி யமைக்கப்பட வேண்டியுள்ளது. இம்மாற்றியமைக்கும் கூடிவ இறை செயலாம். இதுவே சங்காரம். இதனே சங்காரம். இதனே சங்காரம். இதனே முத்தொழிற்படுவது உலகு என்பதற்கான குறிப்புக்கள் இப்பாசுரத்திலிருத்தல் இதுகாறும் சாட்டப்பட்டன.

ஏறு தலும், சூடு தலும், பூசு தலும், கவர் தலும், அருளு தலும் ஆகிய எத்தொழிலும் அரன் செயலே என்பதவே இப்பாடல் செவியன், கள்வன், பேம்மான், அருன் செய்த, என்ற சொற்களால் உணர்த்துகின்றது

வீடை திருமால் எனப்படுதல் கொள்ளைகயாம். இதனுல் பிரமனும் திருமாலும் இறைவனுல் முத் தோழிற்படுவர் என்பது ம் தேறலாகும். மகா சங்காரத்தைக் குறிப்பது ''காடுடைய சுட ஸ்ட்ப் பொடி" யாகலின் ''மற்றிருவரும் முத்தொழிற் படுவ" ரென்னும் சூர்ணிகைக் குறிப்பும் இப்பாசுரத் தக்கேடத்தல் தெரியலாம்.

மற்றும் உலகு, அவன் அவள் அது எனவும், உயர்தினே அஃறினோ எனவும் பகுப்புடையதென்பது சூத்திரம். பாடலிலே ''என்'' என்பது திரு ஞாலா சுழ்பர்துரைக் குறித்தலால். ஆண்பகுப்பை உணர்த் ஆம். ''தோடு'' எனுஞ் சொல் மெண் பகுப்பை உணர்த்தும். விடை, ம்தி எனும் செர்ற்கள் அஃநினே உபிருள்ளன உயிரில்லன என்றும் பகுப் பினேக் காட்டும். எனவே, ''அவன் அவள் அது எனும் அவை ்'' என்ற சூத்திர வாசகத்துக்கான குறிப்பும் பாடலகத்தே கிடத்தல் கொள்ளலாம் }இவ் வாறன்றி, செவீயன் என்னும் சொற்கண் உள்ள ் அண்் விகு தியால் அவன் எவ்ப தணைர்த்தப்படும் குறிப்புக் கோடலும் கூடும். விடை திருமாவே உணர்த்து மெனல் ஒரு மரபு திருமாலாகிய அரி பரம னின் தேவியாம். ''அரியலால் தேவியில்ஃ' ஐயன் ஐயாற ஞர்க்கே'' என்பது தேவாரம். ஆதலால் விடைச்சொல் அவள் என்பதின உணர்த்தும் குறிப் புடைத் தென லும் கொள்ளலாம். ் மதி' சொல்லால் . அஃறினேயது <sub>.</sub>அது என்பதனே இச் சொல் உணர்த்தி <sup>நி</sup>ற்கென்றதென்னலாம். இங்ஙனமன்றித் 'கோடு?' என்பதனேப் பெண் பகுப்புக்குரிய ''**அவன்**் என்பத‱ோக் காட்டுமெனக் கோ**டலு**ம் கூடும்⊹ பாடலகத்தே செவத்தை கேருக்கு கேராகச் சம்பந்த சுவாமிகள் காட்டிக் கூறு இன்றுராதலின் ''என்மஞா் புலவர்<sup>??</sup> என்பதற்கான குறிப்பிலது. அளவை முறையில் சூத்திரத்தே உணர்த்துகின்ருர் ஸ்ரீ மெய்கண்டாராகவின் ''என்மஞர் புலவர்'' என்றுர். இதனுல் இக் கருத்துக்கள் யாவும்சைவத் தக்குரிய தொன்று முதிர் கருத்துக்கள் என யாவரும் தெரிந்துகொள்ளல் தக்கதாம்.

இதுகாறம் சொல்லிய முறையில் சிவஞான போத நூலின் முதற் சூத்திரத்தே காட்டப்பட் டுள்ள பிரமாணங்கள் யாவும் முதல் திருமுறையின் முதற் பாடலகத்தேயும் அடங்கிக்கிடத்தல் காணை லாம். அதிக விரிவு அயர்வுதர வேதுவாமாகலின் இதனுெடு முடித்துக்கொள்ளப்படுகின்றது.

ஆகவே, முதற் சூத்திரத்தாலும் முதற் பாடலாலும் உலகுக்கு மூல காரணஞைக உள்ளவன் சங்கார கருத்தாவாகிய சிவன் என்பது தெளிவாம். இதனுல் பதியுண்மை புலப்படுத்தப்பட்டது. இப் பதி உண்மை கூறுவது முதல்திருமுறையின் சிறப் பென்பதை இத் திருமுறையின் இறுதிப் பதிகமான திருத்தருமபுரம் – பண் – யாழ் முரிப் பதிகத்துப் பாடல்கள் பதிணென்றன்கண்ணும் பதியே என்னும் சொல் பதிந்து கிடந்து குறிப்பா அணர்த்தல் கண்டு களிக்கலும் ஆகும்.



#### பிரமாண இயல்

## இரண்டாஞ் சூத்திரம்

#### பாசவுண்மை

அவையே தானே யாயிரு விஃனயிற் போக்கு வரவு புரிய வாஃணையி வீக்க மின்றி ஙிற்கு மன்றே.

#### தொடர்புரை

முதற் சூத்திரத்தே உலகத்தைக் கொண்டு கடவுள் உண்டு என்று கூறப்பட்டது. இனி உலகம் தோன்று தற்கு முதற் காரணம் மாயை என்பதும், துணேக்காரணம் சத்தி வழியாய் வரும் கண்மம் என் பதும் முன்பு போலவே அனுமானப் பிரமாண த்தால் இச் சூத்திரத்தே கூறப்படுகின்றன.

#### பொழிப்புரை

மேலேச் சூத்திரத்தாற் கொண்ட சங்கார காரணனுகிய முதல்வன், கலப்பினுல் உடலின் உயிர் போல் அவ்வுயிர்களேயாய்,

பொருள் தன்மையால் க**ண்ணின் அ**ருக்க**ன்**போல் அவற்றின் வேறுமாய்,

உயிருக்கு உயிராதல் தன்மையால் கண்ணெனி யின் ஆன்மபோதம்போல் உடனுமாய் கின்று,

ஆனே என்னும் பரியாயப் பெயருடைய தனது சிற்சத்தியால் வரும் இருவிணகளால்— அவை இறத்தல் பிறத்தல்களேப் புரியும் வண்ணம்—அவ்வாணேயின் பிறப்பின்றிச் சம வேத மாய் நிற்பன்-

## கருத்துரை

புகருற்பவம் வருமாறு உணர்த்துகின்றது இச் சூத்திரம்.

## சூர்ணிகை

- 1. அரன் உயிர்களின் இரண்டற ிற்பன்
- 2. உயிர்களுக்குக் கன்ம பலணே அரனே கொடுப்பன்
- 3. உயிர்கள் அச்சு மாறியே பிறக்கும்.
- 4. அரன் சருவ வியாபகன்.

#### விளக்கம்

சங்கார காரணனே முதல்வன் என்பது முதற் குத்திரத்தால் பெறப்பட்டது. அவனே உயிர்களின் பொருட்டு உலகத்தைத் தோற்றுவிக்கிருன். தோற்றுவித்தலாவது உயிர்கள் நிலேத்தற்கும், அறிதற்கும், இயங்குதல் அல்லது அனுபவித்தற்கும், தூண்புரிதலாம், உடம்பு சிலேத்தற்கு உயிர் அவ் வுடலினிடத்தே கலந்து உடல்வேறு தான்வேருய் அறியவொண்ணுதபடி ஒன்ருய் மிற்கிறது. இவ் வாறே உயிர்கள் நிலேத்தற்கு உயிர்களிடத்தில் இறைவன் கலந்து மிற்கிருன். அதாவது அவ்வுயிர் களேயாய் (ஒன்ருய்) மிற்கிருன். உயிர்கட்கு அறிதல் தொழில் கிகழவேண்டி யுள்ளது. இதற்கும் இறைவன் துணேபுரிசிருன் கண்ணுக்கு இருப்பது பார்க்கும் தொழில் இத் தொழில் கிகழ்வதற்குச் சூரியன் துணே வேண்டி. யுள்ளது. ஆணுல் சூரியன் கண்ணுக்கு வேருய் கின்று இவ்வுதவியாற்றுகின்ருன். அவ்வாறே உயி ருக்கு அறிவு வேண்டியுள்ளது. இதற்கு இறைவன் அவ்வுயிர்களின் வேருய் கின்று துணேபுரிகின்ருன். இறைவன் இது செய்யாக்கால் அறிதல் தொழில் உயிர்கட்கு கிகழாது.

மூன் ருவதாக, உயிர்கட்கு வேண்டுவது செலவு எனப்படும் அனுபவம். கண் ஒருபொருளப் பார்த் துக்கொண்டிருப்பினும் ஆன்மபோதம் உடன் கூடி *ூலன் நி அப்பொருளே*க் காணு து. ஆன் ம போதம் உடன் கூடிளுவ் பொருளேக்கண்டு அதன் அழகு விகாரங்களேக் கண் தெளிகிறது. இவ்வாறே, உயிர்கள் இன்ப தான்பங்களே அனுபவித்தற்கு அவ் வின்ப துன்ப விடயங்கட்கு முன்னிலேயாகிய விஷயங் களில் உயிரோடு இறைவன் (ஆன்மபோதம் பொரு ளிற் செல்லு தல் போல) தானும் செல்லுகின்ருன். இதனோ உடனுய் கிற்றல் என்பர். இவ்வாறு இரை வைன் தோ*ணோ*புரியாவிடில் உயிர்கட்குப் பயன்வி*ளோ*தல் இன்ரும், இதகோயே, ''ஈருய் முதல் ஒன்ருய் இரு பெண் ஆண், குணம் மூன்ருய் — மாரு மறை நான் கரய்வரு பூதம்மவை ஐந்தாய் — ஆருர்சுவை ஏடிழா சையொ டெட்டுத்திசை தானுய், வேருய் உடனுனு னிடம் விழிம்மிழஃபியை.'' என அருளிய திருஞான சம்பந்தர் தேவாரமும் காட்டும்.

மற்றும், இறைவன் ஆணோயாகிய சிற்சத்தியிற் பிரிப்பில்லாது சமவேதமாகிய திரோதான சத்தியே வடிவாய் நிற்பன். இச்சிற்சத்தியால் செலுத்தப் பட்டு வருவதே இருவினே. இவ்விருவினேகளால் உயிர்கள் இறத்தல் பிறத்தல்கிய மேற்கொள்ளும். ஆதலால், அக்கினியிற் சூடுபோல் இறைவனிற் சிற் சத்தி சமவேதமாயிருப்பள். குணத்துக்குக்குணி ஆதாரமாயிருப்பது சமவேதமாம்.

இதனுல், இறைவன் ஒன்றினும் தோய்வின்றிச் சொயம்பிரகாசமாய் கிற்கும் தன்னுண்மையில் சிவம் எனப்படுவான். உயிர்களோடு ஒன்ருய், வேருய், உடனுய் மன்னும் தன்மையில் சத்தி எனப்படுவான். படைத்தலாதி ஐக்தொழிலே ஆற்றும் தன்மையில் பதி எனப்படுவான்.

முதல்வன் கரண த்தால் இவை செய்வானல்லன். சங்கற்பத்தால் செய்வன். உடலின் வேருனதொரு பொருளே அசைப்பிக்க உயிர்க்குக் கரணம் வேண் டும். ஆனுல் உடவே அசைத்தற்குச் சங்கற்பமே போதுமானது. ஆதலால், உயிர்கனேரடு பிரிப் பின்றி நிற்கும் இறைவற்கு அவ்வுயிர்கட்கு வேண் டுவ ஆற்றுதற்குச் சங்கற்பமே சாலும் என்ப.

இத்துணேயும் கூறியவாற்ருல், இறைவனுக்கு உயிர்களோடு ஒன்ருயும் வேருயும் உடனுயும் நிற் றதும், உயிர்கள் போக்கு வரவு புரியச் சத்தியுடன் பிரிப்பின்றி நிற்றலும் இலக்கணமாயிற்று. இந்த இலக்கணம் தடத்த இலக்கணம் எனப்படும் பொது இயல்பாம். சிறப்பியல்பு ஆரும் குத்திரத்திற் கூறப்படுவது. உலகத் தோற்றத்திற்கு முதற் காரணம் மாயை. இதுவே இருவிணேயின் சூக்குமத் தன்மைக்குப் பற்றுக் கோடு. துணேக் காரணம் சத்தியும் இருளிணேயுமாம். [இறைவன் டிமித்த காரணன்]. குடத்தின் விளேவுக்குக் குலாலன் டிமித்த காரணன். மண் முதற்காரணம். தண்ட சக்கரமாதிய துணேக் காரணங்கள். தூணேக்காரணங்கள் பலவாயிருக்கும். முதலும் டிமித்தமும் ஒவ்வொன்ருய் இருக்கும்.

> இரண்டாத் திருமுறை முத**ற்** பாடல்

திருப்பூந்தராய் – பண் – இந்தளம்

മിത്രമുത⊅

செக்கெ லங்கழ னிப்பழ **னத்தய லேசெழும்** புன்ணே வெண்கிழி மிற்பவ ளம்புரை பூந்தராய் துன்னி நல்லிமை யோர்முடி தோய்கழ லீர்சொ**லீர்** பின்னு செஞ்சடை மிற்பிறை பாம்புடன் வைத்ததே.

# பொழிப்புரை

பக்கங்களி இல்லாம் வெள்ளிய மலர்கள் பிகப் பூத்து விளங்கும் புண்டு வின் இடையிலே செர்மெல் முதிர்ந்து விளங்கும் பழனம், வெள்ளேத் துணியின் நடுவிலே பவளம் விளங்குவதுபோலக் காணப்படும் சீகாழிப் பதியகத்தே இடைவிடா தெழுந்தருளிப் புண்ணிய முடைய தேவர்களின் முடிகள் படிந் துள்ள வீரக் கழலணிந்த திருவடிகளேயுடைய சிவபெருமானே! பின்னியும் விரிந்துமுள்ள செஞ் சடையிற் சந்திரது டைய பிறையையும் பாம்பினேயும் ஒன்று **வைத்துள்ள கார**ணத்தைச் சொல்லி யருளுவீராக*!* 

#### பொருத்தங் காண்டல்

இவ்விரண்டாம் சூத்திரம் பொதுவாக கோக் கின் பாசம் உண்டு என்னும் செய்நியை உணர்த்துவ தாகும். இத்திருமுறைப் பாடலிலும் பொதுப் படக் கூறின் பாசப் பொருட்களே தரப்பட்டுள் ளமை காணலாம். செக்கெல், கழனி, பழனம், புள்ளே, வெண்கிழி, பவளம், பாம்பு, முதலியன **கன்மையும் தி**மையு**மா**கிய வகையுட்பட்ட பாசப் பொருட்களாக அமைந்திருத்தல் அறிதற்பாலதாம். மேலும் இப்பதிகத்தின் இறுதிச் செய்யுளின்கண் வெளிப்படையாக ்அகல்வர் தீவினே நல்வினே போடுடளுவரே" எனப் பாசம் பகுத்துரைக் கப்பட்டிருத்தலும் காணலாம். மேலும் இவ்விரண் **டாம்** திருமுறையின் இறுதிப் பாடவிலும் பாசத் தேய்வு புலப்படுத்துவார் போன்று ''கைதவ மில்லாக் கவுணு(யெ**ன்'<sup>)</sup> என்று தன்னே உ**ணர்த்தியும், நல்வி*னே* யும் தீரேப் பெற்றுர் பாசமற்றவ சரேனத் தக்கவ 7 எனத் தெரிவித்தற்கு, ''நல்ல இகைம யோர்க**ள் ஏத்**த சிவலோகத்தில் எய்தி இருப்பார் களே" எனப்புகன்று பாச நீக்கப் பயனும் காட்ட லுற்றனர் தெருஞானசம்பர்தப் பெருமான் என்னலாம்.

அன்றியும், முதற்குத்திரத்துக்கும் இரண்டாஞ் குத்திரத்துக்கும் வைப்புமுறைக் காரணம் கூறப்பட் டிருப்பது போலவே, முதற்றிருமுறையின் இறுதிக் கும் இரண்டாம் திருமுறையின் தொடக்கத்துக்கும் இபைபிருத்தல் நாம் உணருமாறு, 'பின்னெடு வார் சடையிற் பிறையும் அரவும் முடையவன்'' எனவும், ''இன்னெடு நன்னுலகெய்துவ ரெய்திய போகமும் உறுவர்கள் இடர்பிணி துயர் அணேவ் வில ரே'' என மூதல் திருமுறையின் ஈற்றிலேயே இரண்டாம் திரு மூறைக்குத் தோற்றுவாய் கூறப்பட்டுள்ளமையும் காணலாம் மேற்கூறியவாறே இரண்டாம் திருமுறை ஆரம்பத்தில் முதற் பாடலிலே, ''பின்னு செஞ் சடையிற் பிறை பாம்புடன் வைத்ததே'' எனவும், ''அகல்வர் தீவினே நல்வின்யோ டுடனுவரே'' எனவும், ''சிவலோகத்தில் எய்திரல்ல இமை யோர்கள் ஏத்த இருப்பார்களே'' எனவும் கூறப்பட் முருத்தல் இவ்வியைபினே வலியுறுத்தல் செய்யும்.

## அரன் உயிர்களின் இரண்டற நிற்பன் என்பது

கழனி, பழனம், கோயில், முதலிய பல பகுதி
களேக் கொண்டது பூர்தராய்ப் பதி. செர்நெல்,
புன்னே முதலியவும் அப் பதியின் பகுதிகளேயாம்.
மக்கள் வாழிடம், திருக்கோயிலாதியவும் இப்பதியின்
உறுப்புக்களே. இவ்வெல்லாப் பகு தி கட்கும்
சேர்ந்தே பூந்தராய் என்பது பெயராக இடப்பட்டுள்
ளது. எனவே, மேற்கூறிய எல்லா உறுப்புகளுட
னும் கூடிய பிரதேசத்துக்கும் இப் பெயர் பொருந்தி
கிற்றலால் இப் பெயரும் அப் பதியும் அபேதமாகக்
கலந்துள்ளன என்னலாம். மனிதர்கள் நரம்பு
முதலிய உறுப்புக்களாலான உடம்பினே உடையர்.
இவ்வுடம்புக்கே பெயரிடப்படுகிறது. எனினும்,
இவ்வுடம்பினுள்ள உயிருக்கும் இப் பெயர் பொருந்தி
நடக்கின்றமை யாவரும் அறிவர். உடம்பு வேறு,

தான்வேறு என்று வேற்றுமையின்றிக் கலக்து கிற்றலால் இப்பெயர் உயிரு<mark>ம் அடை</mark>கின்றது. உடம் போடு உயிர் கலந்து நிற்பினும் உயிர் வேறுதான்; உடம்பு வேறு தான். உயிர் உடம்பாகாது. உடம்பு உயிராகாது. 'கான்' என்று பேசும்போது உடம்பும் உயிரும் அபேதமாய்க் கலந்திருத்தல் காட்டப்படுகின் றது. ''என் உடம்பு'' என்னும்போது உடம்பும் உயிரும் வேருனவை என்பது உணர்த்தப் படுகின் நது. இவ்வாநே முதல்வன் உயிரோடு கலக் துள்ளான். இக் கலப்பீணேப் பொன்னும் பணியும் போல்வதேன மாயாவா திகள் அபேதப் பெயரிட் டுக் கூறுவர். இருளும் வெளியும் போல்வதெனு மத்துவர் பேதப் பெயரால் வழங்குவர்- சொல்லும் பொருளும் போல்வதெனப் பேதா பேதப் பெய ரிட்டுப் பேசுவர் பாஞ்சராத்திரிகள். இம் மூன்றும் கலப்பினே முழுமையாகத் தெரிவிப்பனவாகா. உடம்பும் உயிரும்போல் என ஒன்ருயிருத்தற்கும். கண்ணெளியும் ஆதித்தனும் போல என வேருதற் கும், கண்ணெளியும் ஆன்மபோதமும் போல் என உடனுதற்கும் சித்தார்தம் உவமைகளேக் காட்டுகின் சிவபெருமான் மீளச் சிருட்டிங்குங்கால் ஆன்மாக்களோடு உடனுப் நின்றே செய்வரென்பது பெறப்படும். இவ்விதமான கலப்பினே உணர்த்தும் பொருட்டே பாடலில் துண்னி என்ற சொல் அமைக் துள்ளது. பூந்தராய்ப் பதிவேறு தாம் வேறு என்ன வொட்டாமல் இறைவன், உடம்புள் உயிர்போல் ஆலயத்துள் உறைகின்ருள். மற்றும், ஞான சம்பந்தப் பெருமானுக்கு வான வெளியில் வேருப் இருந்தும் காட்சி தந்து ஆதித்தனும் கண்ணெளியும் போலவும் எழுந்தருளியுள்ளான். கண்டுளுளியும் ஆன் மபோ தமும் போல ஞான சம்பர் **த சுவாமிகளுக்கு உடைஞடிருந்த ெஞானக் காட்**சியும் நல்கியெருளினன் பெருமான். இப்பதியின்கணை பெருமான் இங்ஙனம் முந்நில்கைமையான முறையில் நின்று அருள் புரிதலின், ு பூந்தராய் துள்ளி" எனக் கூறப்பட்டுள்ளமை காணலாம். மற்றும், வெண்கெழியிற் பவளம் என்ற உவமையும் இது குறிக்கும். மெல்லிய வெண்கிழியுள் பவளம் பொதிந்து ஒரு முடிப்பாக இருத்தலால் ஒன் ருகவும் உள்ளது. இருந்தபோதிலும், பவளம் வேறு; செவண்கெழி வேறுதான். பவளம், மெல்லிய வெண் இழிக்குள்ளிருந்து அந்த முடிப்புக்கு மதிப்பை உடைஞ யிருத்தலால் தருகின்றது. இங்ஙனம் பூந்தராய்க்குத் தரப்பட்டுள்ள உவமையும் பவள முகத்தால் பெருமானேயும், பெருமான் அத்துவிதமாய் நின்றருள் புரிதலேயும் நன்கு உணர்த்தும் வண்ணம் பாடலிலே திருவாய் பலரப்பட்டுள்ளமை கனி மகிழ்தற்குரிய் தாம். ''அரக்கொடு சேர்த்தியணேத்த கல்'' சாத்திரத்திற் கூறப்படுவதாம். இவ்வாறு, ''பூந்த ராய் துன்னி" `என்ற பிரயோகத்தூலும், ''வெண் கிழியிற் பவளம்" என்ற உவமையா**லு**ம், உயிர் களோடு முதல்வன் உடங்கியைக்தும், தானோ யாகியும், பிரிப்பின்றியும் நிற்றல் காட்டப்பட் டுள்ளது. சூக்திரக்தே, ''அவையேயாய், நானே ஆடிப், அவையே தானே ஆடிப் '' என்று முதல்வன் கின் றருளுதல் கூறப்பட்டுள்ளமையோடு பாடிற் பகு தியு**ம்** பொருக்தி க**டத்**தஃல ஒருவாறு கா**ம்** துணிதல் கூடும். இதுவே ''வேதாந்தத் தெளிவாம் சைவ சித்தாந்தத்திறன்'' என்பது எம். சிவப் பிரகாசம்.

# ஆன்மாக்களுக்குக் கன்ம பலணே – அரனே கொடுப்பன் என்றல்

ஆன்மாக்களுக்கு இரு கன்மங்களேயும் சிவ பெரு**மான்** தம**து ஆஞ்ஞ**ையால் அருளுவர். ஒரு பட்டணத்தைக் காக்கும் அரசன் தொழில் நடத்து வது போல்வதாகும் இச் செயல். இந்த அரசு ஞாபகத்தை மினேவூட்டும்வகையில் தேவாரத்தின் கண் '' நல் இமையோர் முடிதோய் கழலீர்'' என்ற சொல் தொடர் அமைந்துள்ளது. தேவர்கள் முடியால் வணங்குவது கூறப்பட்டுள்ளமையால் சிவபெருமான் தலேவர் என்பது தோன்றும். தவிர வும் சாதாரண நூல்களில் அரசற்குக் கூறுவது போல இங்குக் கழலீர் என்ற சொல் அமைந்திருத் தலும் இக்கருத்துக்கு உறுதுணேயாம். தேவர்கள் ஆணேவைழி ரிற்றற்குரியர். இறைவன் ஆணேயிடுதற் குரியன் என்பது முடிதோய் கழல் என்பதால் புலப் படும். அரசன் போல முதல்வன். மக்திரி முதலி யோர்போலச் சிருட்டியாத செய்யும் தெய்வங்கள். குடிகள் போல உயிர்கள். சட்டம் போல வேதா கங்கள் மறியற்கூடம் போல நரகம் மந்திரியாதி யோர் பதவிபோலத் தேவலோகம். குடிகள் பதவி போல்வது மண்ணுலகு. ''கோளில் பொறியில் குண பி**ல**வே எண்குண த்தான் தாளே வணங்காத் த**ஃ**ல்" **என்பது** குற**ள் அ**டியின்கண் முடிதோயப் பெருதார் பாசறை போன்ற உடம்பிற் கட்டுப் பட்டுக் கெடப்பர். "கோடி காவணேக் கூரு த நா**ௌ**ல் **லாம் பாடி காவலிற் பட்டுக் கழியுமே"** என்பது திருநாவுக்கரசர் திருப்பாட்டு. இவ்வளவும் "நல் இமையோர் முடிதோய் கழலிர்" என்ற திரு வாக்கிற் பொதிக்து கிடத்தல் காணலாகும்

வித்து விதைத்தவனிடத்தே கட்டுப்பட்டுப் பலன் தருவதில்லே மண்ணினிடத்தே கட்டுப்பட்டுக் கிடந்து தண்ணீர் கூடினபொழுது பலன் தரும். இருவிக்காயும் இங்ஙனமே மாயை பற்றுக்கோடாகக் கிடக்கும். உழவர் செய்யும் தொழிலுக்குத் தக்க பயன் விளே ரிலம் தரும். தொழில் தாராது. வினேப் பயன்களே முதல்வனே உயிர்கட்குக் கூட்டுவன். விளே சடம். ஆதலின் தானே வந்து பொருந்தாது. உழவர் செய்யும் தொழிற்கு விளே நிலம் பயன் கொடுப்பது என்னும் செய்தியை நிக்கைப்பூட்டுவது புலப்படுமாறு தேவாரத்தே ''செந்நெலங் கழனிப் பழனம்'' என்ற சொற்குருடர் அமைந்துள்ளது காணலாம்.

மற்றும் வினே, உயிர்கட்கு ஈவ்வாறு வக்தது? இது ஆதியோ? அகாதியோ? என்ற ஐயமறுத்தற்கு கெல்லின்கண் உமி என்ற உவமை காட்டப்படுகின் றது. இதன் கமக்கு இப் பாடலில் அமைக்துள்ள செக் நெல் என்ற சொல் காட்டுகின்றது. ஆதலால் மேலம், மாலைய, கன்மம் என்பன அராதியே உள்ளன என்ற உண்மை பெறப்படுகின்றது.

# உயிர்கள் அச்சுமாறிப் பிறக்கும் என்பது

உயிர்கள் விணேக்கேடாக மாறிப்பிறக்கும். அங் ஙனம் மாறிமாறிப் பிறக்கையில் படைப்புக் காலக் தொடங்கி மகா சங்கார காலமளவும் ஙிண் பெற் றிருக்கும் சூக்கும தேகமும் அழிக் தால் முத்திப் பேரும். தூல் உடலங்கள் கெட்ட விடத்தும் சூக்கும தேகம் விளேயறவு காறும் ரிலேத் திருப்பதாகு it. ஒரு சூக்கு**ம உட**ம்பி**லி**ருந்துதான் பல அால உடம்புகள் தோன்றுகின்றன. இதαீனச் சந்திரனுடைய ஒற்றைப்பிறைக் கீற்று இருந்துதான் மற்றைக் கலேகள் தோன்றித் தோன்றி அழிகின்றண என்பதஞால் வூளைக்குவர். ''மதேக்கொழு கவேகள் போல வருவது போவதாமே'' என்பது இதனே உணர்த்தும். இதனோ கமக்கு கிணேவூட்டும் முறையூ லேயே, பபின் னு செஞ்சடையிற் பிறை . வைத்தது " என்ற போட்வின் பததி அமைந்தோள்வது மேற்றும் பாசம் பகையாயது என்பதவோப் பாம்பு என்ற சொல் உணர்த்தும். சிவப்பிரகாசத்து லங்க்ல வாழ்த்தின் கண்ணும், "தேங்கமமு மனித்றி திங்கள் கங்கை திகழரவம் வளர்சடைமேற் சேர வைத்து" எனத் திங்களும் அரவும் கூறப்பட்டிருத் தல் காணலாம். 'பாட்பும் சந்திரலும் தம்மிற் பகையாயிருக்கவும் அவையிற்றைப் பகையற வைத்து' என உரையின்கண் இப் பகைமை காட்டி யுள்ளனர். தேவாரத்திலும், பாம்பெரடு திங்கட் பகை தீர்த்தாண்டையு்'' எனக் கூறப்பட்டுள்ளமை தெரியலாகும் இதனுல் உயிரும், உயிருக்கு அநாதியே பாசமிருத்தலும் பாச உண்மை கூறும் இச் சூத்தொத்தில் கூறப்ப**ட்**டிருப்பது போல**ே**வ இத் திருமுறைப் பாடலிலும் பிறையும் பாம்பும் கூறப்பட்டிருத்தலால் தெளிதல் கூடும்.

மற்றும் பிறை என்னும் சொல்லே பிற என்னும் பகு தியுடைமையால் பிறத்தல் என்னும் பொருள் தரும். இதனுலும் அச்சுமாறிப் பிறத்தல் என்ற கருத்திருத்தலே நாம் காணலாம். பின்னும், ஆன்மா தூல சரீரம் விட்டுப் போதற்குப் பாம்பு தோவே உரித்துப் பிறிதொரு தோலேப்போர்த்துச் செல்லு தல் உவமையாகத் தரப்படும். அதனேப் பாடலில் ''பாம்பு'' என்ற சொல் உணர்த்தி நின்றதெனக் கொள்ளினும் பொருக்தும்.

இன்னம், உயிர்கள் அச்சு மாறும் செய்தியைப் பாடலில் உள்ள பூந்தராப் என்ற சொல்லும் தெரிவிக்கும் குறிப்படையதே. இப்பெயர் சீகாழிப் பதியின் பன்னிரு பெயர்களுள் ஒன்றெனப் பலரும் அறவர். இரணியாக்களேக் கீழுலகிற் சென்று கொன்று மீளுதற்போருட்டுத் திருமால் சுவேதவராக மாக மாறிஞன். பூமீயைப் பிளந்து சென்று அசுரவேக்கொன்று மீண்டான். வெள்ளேக்கோல மாக மாறிய திருமால் வெற்றிக் களிப்பால் தன்னே மறந்து குதகலித்தான். பின்னர் திரு முருகப் பிராஞல் உண்மையுணர்ந்து சிவத்தை வழிபட்டுத் திருமாலாயினன். இங்ஙுனம் விண்டு மூர்த்தி அச்சு மாறிய செய்தியைப் பூந்தராய் என்ற சொல் உணர்த்தி நிற்றலும் நாம் காணலாழ்.

# இறைவன் தன் சத்தியில்

## பிரிப்பின்றி கிற்பன் என்பது

உயிர்கள் மாறிப் பிறத்தில விளேக்கீடாக உயி ருக்கு ஊட்டுவது சத்தியாம். அச்சத்தி இறைவ னின் வேறன்று. "ஆணேயின் கீக்கம் இன்றி மிற்கும் அன்றே" என்ற பகு தி இஃதுணர்த்துவதாகும். இதன் பொருள் முதல்வன், கன த ஆணேயோகிய **செற்சத்தியோடு பிரிப்பின்**றிச் சமவேத **மா**கிய **திரோதான** சத்தி வடிவாய் சிற்பன் என்பதாம். உயிர்களோடு கலக்து ரிற்கும் இறைவன் நிலேயே **திரோதான சத்தி எனப்படும்.** சிவமும் சீவனுங் கலக்திருக்கும் தாதான்பியம் அத்துவிதம் என்று கூறப்படும். எவ்விடத்தும் சியாபித்தல் சத்தியின் காரியம். ஆதலால், சத்தியில் கீக்கமின்றி நிற்பன் என்பது கெருத்தாம். சூரியனும் அதன் ஒளியும் ஒன்றேன்ருவது இரண்டென்ருவது பிரித்தறிய வாராது. அதுபோலவே முதல்வனும், சிவம் சத்தி என ஒன்ரு தற்கும் இரண்டா தற்கும் பொதுவான தாதான்**யி**ய சம்பர்தம் பொருர்திச் சருவ வியா**பி** யாய் நீற்பன். பாசங்கள் முதல்வனுக்கு உடைமை. பசுக்களாகிய நாம் அடிமை. ஆதலால், பசு பாச வியாபகம் இறை வியாபகத்துட்பட்ட வியாப்பிய மாம். இவ்வாருன சத்தி சிவ ஒருமைப்பாடு கமக்கு இத் தேவாரப் பாடலில் ''பின்னு செஞ்சடை'' என்ற குறிப்பாற் புலப்படுவதாம். பின்னுதல் சத்தியையும், செஞ்சடை சிவத்தையும் உணர்த்தும். இடையில் உள்ள செம்மை என்ற சொல் சூரியஹம் ஒளியும்போல என்ற உவமையை நினேப்பூட்டும். தன்னே விளக்கும்போது சூரியன் எனப்படும். **வீட**யந்**8ளே விளக்கும்போது** ஒளி எனப்படும். இங்ஙளமே புறப்பொருளே கோக்குகையில் சத்தி எனப்படும். இது பின்னு என்ற சொல் தெரிவிக்கும். புறப்பொருளே கோக்காது அறிவு மாத்திரையாய் ரிற்கு நிலேயில் சிவம் எனப்படும். அது செம் சடை என்ற சொற்குருடரால் தெரிவிக்கப்படுவது. எ**னவே முதல்வனு**ம் சத்தியும் பொரு**ளா**ல் ஒன்றுயும் தன்மையால் இரண்டாயும் கிற்றல், 'பின்னு செஞ் சடையில் பிறை பாம்புடன் வைத்ததே" என்பதால் பாடலிலே பகரப்பட்டுள்ளதென்னலாம். பிறை பாம்பு வியாப்பியம். சடை வியாபகம் என அறி தரற்பாலது.

இவ்வாறு இரண்டாம் திருமுறையின் முதற் பாடல் எவ்வகையாலும் இரண்டாம் சூத்திரத் தின் கருத்து விளக்கத்துக்கான சொற்களும் குறிப்புமே கொண்டு அமைந்திருத்தல் ஆய்ந்து மகிழ்தற்குரியதாம். எனவே திருஞானசம்பந்தர் இசையால் தமிழ் பரப்பித் தமிழால் ஞானம் பரப்பி யுன்னமை நம்மனேர் தவப்பேரும்.



#### பிரமாண இயல்

## மூன்ருஞ் சூத்திரம்

பச உண்மை

உளதில தென்றலி னெனதுட லென்றலி ணேம்புல ெருடுக்க மறிதலிற் கண்படி லுண்டிவினே யின்மையி னுணர்த்த வுணர்தலின் மாயா வியக்திர தனுவினு ளான்மா.

#### தொடர்புரை

மேலேச் சூத்திரத்தில் உலகத் தோற்றத்திற்குத் தூணோக்காரணமான வினே முதலியேன உண்டு என்று கூறப்பட்டது. இம் மூன்றும் சூத்திரத்தில் உலகப் பயனே அனுபவிக்கும் உயிர் உண்டு என்பது அனு மானப் பிரமாணத்தாற் கூறப்படுகிறது.

## பொழிப்புரை

இலது என்றலிணுலும், எனது உடல் என்றலி ணுலும், ஐம்புலன்களே அறிதலிணுலும், ஐம்புலன் களும் ஒடுங்கின சொப்பனத்தை அறிதலிணுலும் சுழுத்தியில் இன்பத் துன்ப அனுபவமும் உடம்பு சேட்டித்தலும் இல்லாமையாலும், அறிவிக்க அறித லானும், மாயா காரியமாகிய உடல் முதலியவற் றிற்குக் குறிப்பேதுவால் வேறு வேறு பெயர் இருத்தலானும், சூனியம்—உடல்— ஐம்புலன்— சொப் பனம்— சுழுத்தி— பிரமம்— சமுதாயம் ஆகிய இவற் றின் வேருய் உடம்பினுள் உயிர் உண்டு.

#### கருத்துரை

ஆன்மாவின் உண்மை உணர்த்துகின்றது இச் சூத்திரம்

#### சூர்**ணி**கை

- இல்லே பென்கின் ந அறிவுடனே சொல்லு கையினுலே அறிவுயிர் உண்டு.
- 2. எனது உடல் என்று பொருட் பிறிதின் கிழமையாகச் சொல்லுகையிணுலே, உடற்கு வேருய் உயிர் உண்டு.
- 3. ஐந்தையும் ஒருவனே அறிதலின், ஒவ் வொன்றை மாத்திரம் அறிகிற ஐந்திற்கு வேருய் உயிர் உண்டு.
- 4. கனவுட**்**ல விட்டு நனவு**டவிலே வ**ருகையி **ூலே அக்** கனவுட**ற்**கு வேருய் உயிர் உண்டு.
- .6. கித்திரையினும் பிராணவாயுத் தொழில் பண்ணவும் சரீரத்துக்குப் புகிப்புத் தொழிலும் இல்லா தப டியினுலே, பிராண வாயுக்கு வேருய் உயிர் உண்டு.
  - 6. மறக்து மறக்து கிளேக்கிறபடியிணுலே மற வாமல் இருக்கிற அரனுக்கு வேருய் உயிர் உண்டு.
  - 7. எல்லாத் தத்துவங்களுக்கும் வேறு வேறு பெயர் இருக்கையினுலே, அந்தந்தத் தத்துவங்களுக்கு வேருய் உயிர் உண்டு.

#### னிளக்கம்

பொருள்கள் பதி, பசு, பாசம் என மூன்ரும். பதிப்பொருளே இவற்றுள் முதன்மை உடையது. இப் பொருள் உலகிற்கு கிமித்த காரணமாவது. ஆதலால், பதிப்பொருள் உண்டென்பது முதற் நுத்தி ரத்தால் கூறப்பட்டது.

மீமித்த காரணம் என்ப தேடுேடு காரணம் என் னும் பொதுத் தன்மையால் தொடர்புடையவை தூணேக் காரணமாகிய வினேயும் முதற் காரணமாகிய மாயையுமாம். இவ்விரண்டும் பாசம் என்ப தில் அடங்கும். இவற்ருல் உலகம் தோன்றுகின்றது. இச் செய்தி இரண்டாம் ஆத்திரத்தால் கூறப்படு தின்றது.

இனி, இம் மூன்ரும் சூத்திரத்தால் முற் கூறப் பட்ட பாசங்களாலும், அவற்றின் காரியத்தாலும் வீள் டிம் பயன்ப் பொருந்து தற்குரிய பசுக்கள் உண்டு என்பது கூறப்படுகின்றது. உலகப் பயனே அனுபவிப்பதற்குரியது உயிரேயாம். குயவன்போல் இறைவனேக் கொள்க குடம் போல்வது பாசம். குடம் குயவஞல் கொள்வோர் பொருட்டே செய்யப் படுவது. அதுபோல, உலகப் பயனேக் கொள்ள இருப்பவை உயிர்களேயாம். உயிர்கள் பல. ஆன்மா உளது என்பதே இச் சூத்திரம் அனுமான அளவை யாற் சாதிப்பது. முன்பு, உலகின்மேல் வைத்துப் பதியுண்மை கூறப்பட்டது. உயிர், கண் குறை ந் காணப்படும் பொருளன்று. காணப்படாத பொருளே உண்டென்று சாதிப்பதாகுல் அனுமானப் பிரமா கைத்தாலேயே சாதிக்க வேண்டும். காரியத்தைக் கொண்டு காரணம் உண்டுடன்று நீச்சயிப்பது தான் அனுமானப் பிரமாணம் எனப்படும். ஆகையால், காணப்படுகிற உடம்பி இடைய போக்கு வரவாகிய காரணத்தைக் கொண்டு, இக் காரியங்களே உடல் தானே செய்யாக மயால் உடல் காரண மன்று; இதற்குக் காரண மாகிய உயிர் ஒன்றை இவ்வுடம்பு பெற்றிருக்க வேண்டுமென்று அனுமானிக்கவேண்டி யுள்ளது. இதனுல் உடம்பின்மேல் வைத்து உயிர் சாதிக்கப்படுவதாயிற்று.

# முன்ருந் திருமுறை முதற் பாடல்

கோயில் – பண் – காந்தார பஞ்சமம்

ஆடிஞய் கெய்யொடு பால்தமிர் அந்தணர் பிரியாத சிற்றம்பலம் நாடிஞயிடமா நறுங்கொன்றை நயந்தவனே பாடிஞய்மறை யோடுபல் கீதமும் பல்சடைப்பனி கால்கதிர் வெண்திங்கள் சூடிஞயருளாய் சுருங்கஎம் தொல்விளேயே.

#### பொழிப்புரை

நன் மணமுள்ள கொன்றை எனப்படும் பிரணவ புட்பத்தை விரும்பியணிந்துள்ள பெருமானே! செய், பால், தயிர் எனப்படும் இப் பொருளால் அபிடேக மாடியருளினீர். அந்தணர் (மூவாயிரவர்) எப் போதும் விட்டு நீங்காத பொன்னம்பலத்தையே தாம் எழுந்தருளியிருக்கும் நீஃயான இடமாக அடைந்துள் ளீர். வேதங்களேயும் தேங்களேயும் பாடியருளினீர்; விரிந்த சடையின் மீதே குளிர்ச்சியை வெளிவிடுகின்ற கிரணங்களே உடைய வெண்மையான சந்திரனேத் தாங்கியருளினீர் இத்தகைய தேவரீர் எங்களுடைய அறைதியான வினே சருங்குமாறு திரு வருள் புரிவீராக!

#### பொருத்தம்

பொதுப்படரோக்கின் இம் மூன்ருஞ் சூத்திரம், ''மாயா இயர்தொ தனுவினுள் ஆன்மா உளது'' எனக் கூறி உயிரின் உண்மையை உபதேசிக்கின்றது. அங்ஙனமே, இட்பாடலும்பசு உண்கைமை கூறுவான் தொடங்கி அதனே நமக்கு நினேவூட்டுவான் கருதிப் பசுவீன் தொடர்புடைய பொருட்களாய நெய், பால், **தயிர் இவற்றை முதற்கண் இ**யம்ப**லுற்**றதென்**ன** லாம். அன்றியும் பசுக்கள் பெல என்பதும் அப்பசு வர்க்கப் பாகுபாடுகளுங்கூட ஈமக்கு ஒருவாறு புலனும் வண்ணம் அந்தணர் – திங்கள்–எம் என்றிப் பாடல நத்தே அமைந்து கிடத்தல் காணலாம். மற்றும் இப் பதிகத்துள்ளும் உயிர்கட்கு அமுதானுய் எனவும் கூறியிருத்தல் காணத் தக்கதே. மேலும் இப் பதிகத் திறு திப் பாடலும் ''இவை கூறுமாறு வல்லார் உயர்க் தாரொடுங் கூடுவரே" எனப்பச உண்மை கொட்டி முடிகள் றது, அன்றியும், இத் திருமுறை இறுதியும் ''அவலம் இலரே'' எனப் பசுவுக்குரிய சொல் பெற்றே ஈிற்றல் காணலாகும். மற்றும் இம் மூன்ரும் திருமுறை இறுதிப் பாடல், நான்காம் திருமுறையும் உயிர் பற்றியே உரைத்தவேக் காட்டுவது போன்று ''அவலம் இலர்'' என்று இறுத்ச் சொற்குருடர் பெற்றுள்ளது. ஈண்டு க்

கூறப்படும் அவலம் நான்காக் திருமுறை முதற் பாடலிலே விவரிக்கப்படுதல் கண்டு இபைபு கோடற்குரியதாம்

அறிவே உயிர். இவ்வறிவு, உடல் பொறி விடையம் முதலியவற்றேடு கூடி அது அது தாணுக கின்று பிறகு அவற்றை கீக்கிய விடத்த அப்படி கீக்கியதாயும், அகரம் முதலிய சூக்கும பஞ்சாக்கர ரூபமாய் ரின்று அறிந்துவந்த ஒன்றும் ஆகும். மாயா காரியங்கள் கண்ணுக்குக் கண்ணுடி போல்வன. கண்ணுடி பொருளேக் கண்ணுக்குக் காட்டினும் தானறியாது. மாயா காரியமும் அஞ்ஞான காலத் தில் அறிவை விளக்கி நிற்றல் மாத்திரையே அன்றித் தாென்றையும் அறியாது. ஆகையால் ஆன்மா என்பது மாயா காரியத்தால் அறிவு விளங்கப் பெ**ற்று அ**றிவதாகும். அஃது அவ்வறிவுக்கு அதீ*த* **மான சிவம் அ**ன்று. இதனுல் ஆள்மா, மாபை சிவம் என்ற இரண்டின் வேரும். உடலே இடமாகக் கொண்கு து பொறி; இப் பொறியால் வருவது **விடயம். இ**ச் செய்தியைக் குறிப்பாலுணர்த்துவதே பாடலிலுள்ள பால், தயிர், நெய் என்ற சொற் ரெடர். ஆடிஒய் என முன்னிஃப் படுத்திக் உறுத லால் அங்ஙனம் கூறும் ஆன்மா இறைவனின் வேருயு**ள்ளமை** பெறப்படு**ம்**. சூக்கும பஞ்சாக்கர ரூபமாய் ரின்று அறிந்துவந்ததோரறிவே ஆன்மா. இதனோப் பிரணவச் சின்னமான '' நறுங்கொன்றை " என்பது புலப்படுத்தும். இனி, உடம்பின் குண விசேடங்க**ள் உ**பசாரத்தால் உயிருக்கேற்றிக் கூறப் படும். என்ருலும் உடம்பின் வேருய் உயிர் எனப் படுவதுண்டு எனப்படுமிதனே 'அந்தணர்' என்ற

சொல்காட்டும் தன்மை உடையது என்னலாம். உல காயத நூற்கொள்கை கொள்ளத் தக்கதன்றென் பதை, "பாடிஞெய் மறையோடு பெல்கீதமும்" என்ப துணர்த்தும். துரியாதீதமாகிய கேவலத்தில் யாம்.லும், சகலத்தில் கலே முதலிய கருவிகளேக் கொண்டு அறிவதுமாய் நிற்பது உயிர். இது என்றும் ஒருபடித்தாய்த் தானே அறியும் பிரமமாகாது. இத கீனப் ''பல்சடைப் பனிகால் கழிர்வெண் திங்கள் குடினும்'' என்ற இடம புலனுறுக்கும்.ககுடத்துக் குக் கொள்வோர் இருத்தல்போல விணேக்கு உயிர்கள் என்பதனே, 'எம் தொல்வினே சுருங்க அருளாய்' என்பது தெரிவிக்கும். எ**ம் என்**றமையு**ம்**, அந்தணர் என்றமையும் உயிர்கள் பல என்பதைத் தெரிக்கும்· இத**்**ன இப் ப**திகத்து எட்டா**ம் பாடலிலே, "உயிர்கட்கு அமுதாயிஞய்" என்பதம் உணர்த்தும். ஆடினுய், மூதலிய சொற்களால் அங் ஙனம் சொல்லும் பொருள் உயிர் என்பது தெரிய லாகு**ம்**. ப**ா**ச**ம் அடைவது**ம், பாச**ம் அறுவதும்** உயிர்கள் தாம் என்பதை இத் திருமுறை இறுதிப் பாடலில் வரும் ' அறும் பழி பாவம் அவலம் இல7ே,'' என்பதும் உணர்த்தும். பாசம் உண்டென்பதை இரண்டாம் திருமுறை முதற்பாடவிறைல் கறி இப் பாடலிளுல் பாசம் ஒருவுவது உயிர்தான் என்பதால் இபைபு புலப்படுதல் காணலாம்.

இதுகாறும் கூறியவாற்றுல், ஆளுடைய பீள்ளேயார், காட்சிப் பிரமாணமாகத் தாம் கண்ட பதியாதியுண்மையினேத் தமது தேவாரத் திருமறை யாகிய சுருதிப்பிரமாணத்தால் வெளிப்படுத்தி கம்மை அனுமானித்துக் கொள்ளுமாறு முதல் மூன்று திருமுறைகளால் உபகரித்துள்ளனர் என்பது போதரும்- எனவே ஸ்ரீ மெய்கண்டை பரமாசாரியரின் பிரமாணை இயலின் மூன்றை சூத்திர உண்மைகளும் ஓராங்கு முதல் மூன்ற திருமுறைகளின் முதற் பாடல்களில் அங்கு ரம்போ லடைங்கிக்கிடைத்தில அறிந்து நாம் மகிழே வாய்ப்புள்ளமை காணலாகும்.

பிரமாண இயல் முற்றிற்று-



## பொதுவதிகாரம்

## இலக்கண இயல்

பசு இலக்க**ணம்** கான்காம் சூத்திரம்

அந்தக் க**ரண ம**வற்றிணென் றன்றவை சந்தித்த தாண்மாச் சகசமலத் துணரா தமைச்சர சேய்ப்பஙின் றஞ்சவத் தைத்தே.

## தொடர்புரை

இதன் முற்பட்ட பிரமாண இயலில் முதலாஞ் குத்திரத்தரற் பதி உண்டென்றும், இரண்டாஞ் குத்திரத்திறைற் பாசம் உண்டென்றும், மூன்முஞ் சூத்திரத்திருற் பசு உண்டென்றும் இவற்றினது உண்மை ரிறுவப்பட்டது. இனி, மேற்கூறப்பட்ட வற்றின் இலக்கணங்கள் கூறப்படும். அவற்றுள் உயிரிலக்கணம் முதலிலும், பாச இலக்கணம் இரண் டாவதாகவும். பதியிலக்கணம் மூன்ருவதாகவும் மொழியப்படும். ஒரு பொருளின் உண்மையை ஐயர்தோ அறிதற்கு வழிகள் இரண்டாம். ஒன்று அனுமானத்தால் அறிவதாகும். இரண்க டோவது இலக்கணத்தால் அறிவதா**ம். புகையால் தீரைய** அறிவது அனுமானம் எனப்படும் இது பிரமாண செறி. செப்பத்**தால்** தீபை அறிவது இலக்கணைத் தால் அறிவதாகும். இஃது இலக்கண கெறி. இவ் விருவகையாலும் அறியப்பட்டபின் பொருளின் மீது ஐயம் எழுதற்கு இடனில்க் அறிவு உறுதிப் படுகின்றது. இதுவே இந்நெறிகளின் பயன். இம் முறையில், மூன்ரும் சூத்திரத்தால் உண்டெனக் கூறப்பட்ட உயிருக்கு இலக்கணம் இந்த நான்காம் சூத்திரம் சொல்லுகின்றதென்க. ஆன்மா எனும் சொல் வியாபகமுடையது எனப்பொருள்படும். இயல்பாகவே மலத்தோடு இமைந்துள்ள தன்மை யால் ஜீவன் என்றும் பெயர் உடையது.

இவ்வாறே முதல் மூன்று திருமுறைகளின் முதலில் நிற்கும் மூன்று தேவாரங்களும் பதி, பாச, பசுவண்மைகளேக் கூறின். இனிநிற்கும் திருநாவுக்கரசு சுவாமிகளின் தேவாரப் பாடல்களாகிய நான்கு, ஐந்து, ஆருந்திருமுறைகள் பசு, பாச, பதி இலக் கணங்களே உரைப்பனவாகும். ''மாயா இயந்திர தனுவினுள் ஆன்மா'' என்று மூன்ருஞ் சூத்திரம் சொல்லி, நான்காஞ்சூத்திரத்து 'அவ்வாண்மாவின் இலக்கணம் தொடங்கப்படுவது போலவே, மூன்ருந் திருமுறை முதற்பாடல் வல்வினேக்குட்பட்ட உயிகர உணர்த்திவீட்டு நிற்க, நான்காந்திருமுறை முதற்பாடல் வல்வின்மை அவத்தையாதிய இலக்கணங்களேச் சொல்லலுறுகின்றை அவத்தையாதிய இலக்கணங்களேச் சொல்லலுறுகின்ற தெவ்னலாம்.

## பொழிப்புரை

ஆன்மா**வானது. அ**ந்தக்கரணங்களாகிய மனம், புத்தி, அகங்காரம். சித்தம் என்றும் நான்கணுள் ஒன்று அன்று

ஆயினும் நுண்ணுணர்வு இல்லாமையால் ஓரரசன் சூழ்ச்சித் துணேவராகிய அமைச்சரோடு கூடிகின்று தன்தொழிலே கடத்துவதுபோல, ஆன்மா வானது ஆணவ மலமறைப்பிஞல் அறிவு இன்றிச் சட்டைபோன்ற கலாதிகளால் பொதுவகையால் அநிவு நிகழினும் சிறப்புவகையால் உணரும் பொருட்டுத் தன்னுடைய ஆலோசனேத் துணேவர் களான அந்தக் கரணங்களோடு கூடிநின்று, நனவு, கனவு, துயில், பேருறக்கம், உயிர்ப்படக்கம், என்னும் ஐந்து அவத்தையைப் பொருந்தும்.

## கருத்து

அந்தக் கரணங்களோடு ஆன்மா கின்று விழிப்பு கிலே முதலிய ஐந்தவத்தைப் படுதல் ஆன்மாவின் பொதுவியல்பு எனய்படும் தடத்த இலக்கணமாம்.

## சூர்ணிகை :\_\_

- அந்தக் கரணங் ட்கு உயிர் உட்கூடி இலன் றித் தொழிலில்லாத படியினுல், அந்தக்கரணங் கட்கு வேளுய் உயிர் உண்டு.
- 2. மலமறைப்பால் உயிருக்கு அறிவு இல்லே-
- 3. உயிர் மூன்றவத்தைப்படும்.

#### விளக்கம்

பொறிகள் ஐந்து. அந்தக்கரணங்கள் நான்கு. சித்தம் ஒன்றைச் சிந்தித்து அறியும்; யான் சிந்தித் தேன் என்று அறியமாட்டாது. மனம் அதனே ஆமோ அன்ரே எனச் சங்கற்ப விகற்பம் செய்யும்; சங்கற்பம் செய்தேன் என அறியமாட்டாது. அகங்காரம் அதனேத்துணிவேன்யான் என ஒருப்பட் டெழுந்து அறியும் தான் ஒருபட்டெழுந்ததை அறியமாட்டாது. புத்தி அதனே இன்ன கௌ ரிச்ச யித்தறியும்: தான் ரிச்சயித்தறிந்ததை அறியமாட் டாது. ஐம்பொறிகள் உணர்த்தவருவன சப்தாதி விஷயங்கள். இது வாயிற்கரட்சி எனப்படும். ஐம்பொறிகளால் உணரப்படும் விஷயங்கள் மனம் முதலிய புற அந்தக்கரணு ந்களால் அறியப்படுவன. இது மானதக்காட்சி எனப்படும். அந்தக்கரணங் களுள் மனத்தக்கு மேலாய்ப் புத்தியில் தோன்றிய வைகளே ஆன்மாவினுல் உணரப்படும். இது தன் வேதணேக்காட்சி எனப்படும். கடலில் எழுந்து கரையை அடையும் அமேபோன்று ஆன்மாவை வர்தடையும். சப்தாதி விஷயங்கட்கு மன முதலிய அந்தக் கரணங்கள் வேறுபட்டவை. அவ்வாறே மன முதனியவற்றிற்கு வேறுபட்டது ஆன்மா. ஆன்மா கடலுக்கு கீகரெனக் கோள்க. நித்திரையினின்று நீங்கி விழிக்கும் போதுள்ளை அறிவு டோலும் சிறிதுவினக்கம்பெற் *றுப் பகுத்தறி*வின்றி சிற்கும் சி*லே* பொதுவகை யுணர்வு எனப்படும். தொழிலேச் செய்யும்போ துள்ள பகுத்தறிவோடு கூடி நிற்கும் நிலே சிறப்புணர்வு எனப் படும். ஆன்மா சித்தொடுகூடில் சித்தாயும், அசித் தொடுகூடில் அசித்தாயும் கிற்கும் உரிமை**யுடைய** து ஆதலால் சித்தசித் எனப்படும்.

ஆன்மா அரசன் போல்வது. அந்தக் கரணங்கள் மந் திரியாம். ஞா கோந் திரியங்கள் ஐந்தம் வாயில் காப்போர், ஒற்றர், தாதுவர், அத் தானிகர், புரோகிதர் • ஆம். கன்மேந்திரியங்கள் ஐந்தும் நால்வகைப் படைகளும் சேறைதிபதியுமாம். விஷயங்கள் பத்தும் ஏவலாட்களாம். பிராணவாயு முதலிய வாயுக்கள் உறுதிச் சுற்றமாம். எனவே இக்கருவிகளின் வழி ஆன்மா உலகை கோக்குமேல் ஞானம் குறைபடுகிறது. தூல்வண் கோக்குமேல் ஞானம் மிகைபடுகிறது. புறகானூற்றிலும், அரசணேக் கூறுமிடத்தே "அறிவுடை வேக்தன் கெறியறிக்து கொளினே கோடியாத்து காடு பெரிது கந்தும்" எனவும், "வரிசை அறியாக்கல்லென் சுற்ற மொடு பரிவுதப எடுக்கும் பிண்டம் கச்சின்...தானும் உண்ணுன் உலகமும் கெடுமே" எனவும் கூறியிருத் தல் காணலாம்.

ஆன்மா சிற்ற**றிவுடையது**. முதல்வனு**ம் ஆன்மா** வம் சித்துப் பொருளே. முதல்வனுக்கு அநாதியே மலமில்லே ஆதலால் அந்தக் கரணங்களோடு கூடாதே முதல்வனுக்கு அறிவு நிகழும். உயிருக்கு அநாதியே மலம் உளது. ஆதலால், கருவிகளோடு கூடியவிடத்து அறிவு ஙிகழும், ஆதலால் ஆன்மாச் சிற்றறிவு டையதாம். ஆணவ மலம் உயிரை பந்திப் பது. மாயாகன்மமலங்கள் சிறிதுவிளக்கம் செய் வேன. ஆணாவம் சகசமலம் எனப்படும். மாயா கண்மை மலங்கள் ஆகந்துக மலம் எனப்படும். இவையும் அமா தியே - எனி னும் இறைவனுக்கு உடைமைப் பொருளாய் இறைவனுக்குள் அடங்கியிருந்து ஆணவ மல் நிலிர்த்தியின் பொருட்டு இறைவன் கூட்ட உயிரைக் கூடும். ஆதலால் இடையே வந்து கூடின எனப்படும் மாயாகண்மங்கள் இறைவடுணப்பந்திக்க மாட்டா. பாம்பினிடத்து அடங்கியுள்ள விடம் அப் பாம்பைக் கொல்லாது. ் ஆணவ மலம் கேவலத் தில் உயிருக்கு **அ**றிய**ாமையை**ச் செய்வது. <u>இது</u>

திறப்பிலக்கணம். சகலத்தில் விபரீத உணர்வைச் செய்யும். இது பொது இலக்கணம். இவ்வாற்ருல் கிகழ்வனவே அறியாமையும் விபரீத ஞானமும். அறிவு அறியாமை கிகழுமாறு இதனுல் உணர்த்தப் படுவதாம்.

> நான்காந் திருமுறை திருநாவுக்கரசர் தேவாரம் திரு அதிகை வீரட்டானம் பண் – கொல்லி

கூற்ளுயினவாறு விலக்ககிலீர் கொடுமைபல செய்தன நான்றியேன் ஏற்ளுயடிக் கேயிரவும் பகலும் பிரியாது வணங்குவ னெப்பொழுதும் தோற்ளுதென் வயிற்றி னகம்படியே குடரோடு துடக்கி முடக்கியிட ஆற்றேனடி யேனதி கைக்கெடில் வீரட் டானத்துறை யம்மானே.

# பொழிப்புரை

திருக்கெடிலெஞ்சோர்ந்த திருவதிகை என்றும் வீரட்டானத்தே திரிபுரங்களேயும் சுட்டெரித்துத் தங்கியுள்ள எமது பெரு மா இனை! இயமனுக வந்துள்ள இத்துயரினே நீக்கமாட்ட ரோ! செய்யப் பட்ட கொடுமைகள் பல எனினும் அவற்றை மலக் கலப்பால் அதிந்திலேன். இதுபோது என்னே ஏற்றுக்கொண்டோய்.(அ)விடையினே உடையவரே! தேவேரீரது திருவடிக்கண்ணே எப்போதும் பிரியா திருந்து வணங்குவேன். வந்தவாறு தோற்ருதபடி



திருநாவுக்கரசர்

என் உதரத்தேள்ளே நின்று குடரைச் சுருட்டி வண்க் கின்ற துயரத்தினே அடியேன் பொறுக்கும் ஆற்ற லற்ரேன். ஏற்றருள்வீராக!

#### பொருத்தம்

போதுப்பட கோக்கின், உயிர் அந்தக்கரணங்களின் வழியொழுகி அந்தக் கரணங்களேயே தாணுக எண்ணித் தடுமாறும் இயல்புடைய தேன்பதும், அங்ஙனமுள்ள ஆன்மா அந்தக்கரண முதலவற்றின் வேறு என்பதும், ஆணவமல மறைப்பால் உண்மை யறியாதேவிபரித உணர்வு பெற்றிருப்பது எனவும், சாக்கிர முதலிய ஐந்தவத்தை அல்லது மேலாலவத்தையாதி மூன்ற வக்கை யுற்றுச் சிறிதறிவு விளக்கம் பெறவுறுகின்ற தெனவும் இங்ஙனம் அறியாமையும் அவத்தையுமுடையது ஜீவன் என்பதும் நான்காம் 'குத்திரத்திற்போலவே இத்தேவாரப்பாடலி தும் கூறப்படுதல் காணலாகும்.

அந்தக் கரணங்கட்கு வேருப் உயிருண்டு என் பதைக் ''கொடுமை பல செய்தன நான் அறியேன்'' என்ற இடம் உணர்த்தும். மல மறைப்பால் உயிருக்கு அறிவு இல்லே என்பதனே ''அறியேன்'' என்ற சொல் தெரிவிக்கும். 'கொடுமை' என உணர்த்துதல் மாபையின் செயலாகும். 'அறியாமை' மலத்தின் செயலாகும். ஆணவம் இருளும், கல்யாதி மாயேயம் ஒளியுமாம். இதுவே ஈண்டு ''இரவும் பகலும்'' எனக் குறிக்கப்படுவது. மூவகைச் சாக்கிரத்தும் அவத்தையிருத்தலேத் ''கோற்றுதென் வயிற்றினைகம்படியே குடதோடு துடக்கி முடக்கியிட ஆற்றேன்" என்பது தெரியப்படுத்தும். சிவன் அநாதி முத்தரென்பதனோ "வீரட்டானத் துறை அம்மான் '' என்ற இடம் விளக்கும். மும்மல நீக்கமே முப்புரமெரிசெய்தல் எனவும் பெரியோர் கூறுவர். '' அறியேன் – வணங்குவன் – ஆற்றேன் '' என்பன மூவகை அவத்தை குறிப்பிக்கும் இயல்பினவாம். இங்ஙன**ம் கூறியவாற்**ருல், உயிர்கட்கு அறியாமை பிருத்தலும், அவத்தையுண்மையும் இப் பாடலிஞ லறியலாம**ென்**பது பெறப்படும். இதறை**ல்** "ஆ**ன்மா**ச் சகசமலத்துணராது — நின்றஞ் சவத்தைத்தே'' எ**ன்**ற சூத்திரக் கருத்துக் கொத்து இப் பாடல் கிடத்தல் காணலாம் என்க மேலும், இப்பதிகத் திறு தியிலும், ''வேர்த்தும் புரண்டும் விழுந்தும் எழுந்தால் என் வேதனேயான விலக்கியிடாய்'' என்று அவத்தை நிவுப்பூட்டப் பட்டிரைத்தல் கண் கூடா**ம். அ**றியாமையுண்**மையை இக்** திருமுறை இறு திப் பாடல், ் மேலுமறிர் திலன் நான்முகள் மேற்சென்று, கீழிடந்து மாலுமறிந்திலன்...... காலன் அறிந்தான் அறிதற்கரியான் கழலடியே' என்று கூறுமொற்றுலும் அறியலாகும்- இங்ஙுனமாக இந்த நான்காக் திருமுறை நான்காஞ் சூத்திரக் கருத்தோடு ஒன்றுபட கடந்து ஆன்ம இலக்கணம் உணர்த்திச் செல்கின்றமை கருதிக் களித்தற் பாலதாகும். மற்றும் இத்திருமுறை இறுதிப் பாடலிலே ''பாசம் விசிறி'' என்ற சொல்லமைப் பால் அடுத்துப் பாச இலக்கணம் பேசப்படு மென்றுக் தோன்றச் செய்துள்ளகைம் தேறலாகும்.

இப் பாடலிலுள்ள '' அறியேன் – வணங்குவன் – ஆற்றேன் '' என்ற சொற்கள் தாம் கிடந்தவாறே நான்காஞ் சூத்திரத்தின் திரள்பொருளாகிய (1) கேவல நீஃயிலே உயிர்கள் ஆணவ மல மறைப்பால் யாதும் உணரா என்பதஃனயும். (2) சகல நீஃயிலே உயிர்கள் உலகத்தை அறியுமென்பதஃனயும், (3) சுத்த நீஃயிலே அவை கடவுஃனயும் தம்மையும் அறியும் என்பதஃனயும் புலப்படுத்துதல் தெரிதல் ஆகும்.



## ஐந்தாம் சூத்திரம்

## பாச இலக்கணம்

விளம்பிய வுள்ளத்து மெய்வாய் கண்மூக் களந்தறிக் தறியா வாங்கவை போலத் தாந்தம் உணர்வின் றமியருள் காந்தங் கண்ட பசாசத் தவையே.

## தொடர்புரை

இரண்டோம் சூத்திரத்தே பாசம் உண்டு என்பது **பிரமா**ண இய**லி**லே கூறப்பட்டத அந்தப் பாசத்துக்கு இலக்கணம் இவ்வைர்தாஞ் சூக்திரக் தில் இலக்கண இயலாதல் பற்றிக் கூறப்படுவது. நான்காம் சூத்திரத்தே **உ**யிர் ஐந்தவத்தையடையும் அங்ஙனம் அடைகையில் அமைச்சும் எனவும், அரசும் போன்று அக்தக் கரணமும் தானுமாய் கின்றடையும் எனவும் கூறப்பட்டது. அப்படி அடையும்போது முதல்வனுடைய உபகாரம் இருக்தே தீரும் என்பதும், அவ்வுபகாரம் யாகென அறிவிக்கு முகத்தால் இரண்டாம் சூத்திரத்திற் கூறப்பட்ட துணேக் காரணமான சிற்சத்தி வழியாய் வரும் கன்மம், முதற்காரணமான மாயை இவற்றின் இலக் கணம் கூறு தலும் இச் சூத்திரத்துப் போதருவதாம். ஐந்தவத்தைப் படும்போதும் முதல்வனுதவி வேண்டு மென்பது கூறுதலால் இவ்வைர்தாம் சூத்திரம் நான்காம் சூத்திரத்தோடு இயைபுடையதென்க.

# பொழிப்புரை

கருவிகளின் வேருயும், கருவிகளோடு கூடியும் அவத்தைப் படுமெனக் கூறி முடிக்கப்பட்ட உயிரி ணுல், மெய்வா**ய் கண் மூக்குச்** செவி என்று கூற**ப்** படும் இந்திரியங்கள் தத்தமக்குரிய விடயங்களே இது இன்னதே என்று அளவிட்டு அறியும். அங்ஙன மறிர்தும் விடயங்களே அறியும் தம்மையும், தம்மை இடமாக**க் கொண்டு** ஙின்று விடயங்களி**ல் தம்**மைச் செலுத்து கின்ற அவ்வுயிரையும் அறியமாட்டாவாம். அப்படி. அறியமாட்டாத அவ்விக்திரியங்கள் போல, உயிர்களும் தமது அறிவிற்தத் திணயாகிய முதல்வ இடைய சிற் சத்தியால் மூன் சூ**த்திரத்**தி*ற்* கூறியவாறு கீழாலவத்தையிற்படும் ஐக்தவத்தை, புருவ நேடு விற்படும் அஞ்சவத்தைகளில் ின்று வீணப் பயன்களே *அறிந்து* அனுபவிக்கும். பவிப்பினும், அனுபவிக்கும் தம்மையும், தம்மை விஷயங்களிற் செலுத்துகின்ற திருவருகோயும் அறிய மாட்டாவாம்; இந்திரியங்களேச் செலுத்தும் உயிர், அவ்விந்திரியங்களால் அறியப்படும் விடயங்களால் வேற்றுமைப்படுமாறு போல, உயிரைச் செலுத்தும் முதல்வன் திருவருளும் அவ்வுயிரால் அறியப்படும் விடயங்களால் வேற்றுமைப் படுமோவெனின் படாது. ஏதை ைவெளின், இரும்பு கார்தத்தின் சர்ரிதி மாத்திரையில் இழுத்துக் கொள்ளப்படுமாறு போல, கரணத்தாலன்றிச் சங்கற்ப மாத்திரத்தால் உயிரை அதெட்டித்து நிற்கும் முதல்வன் சந்நிதி மாத்திரை யால் அவ்வுயிர்கள் செலுத்தப்படுதலினுல் என்கு.

#### சூர்ணிகை

- உயிராலே தத்துவங்களெல்லாம் தொழிற் படும்.
- 2. அரனுலே உயிர்களெல்லாம் அறியும்.

#### ணிளக்கம்

அதிட்டித்தல் என்பது கருத்தா ஒன்றினிடமாக நிற்றல் ஆம். அது இரு வகைப்படும். சரீரத்தோடு கூடி நிற்றல், சங்கற்ப மாத்திரையாக நிற்றல் என்பனவாம். சரீரத்தோடு கூடி நிற்பின் பொரு ள சையும் போது தானுமசையவரும். சங்கற்ப மாத்திரையாய் நிற்பின் பொருள் அசையினும் தானசைய வேண்டுவதில்லே. ஓரரசன் ஒரு காரியத் தைத் தானே செய்யின் விகாரியாவான். மந்திரி யாதியோரைக் கொண்டு செய்யின் விகாரியாகான். முதல்வன் சங்கற்ப கருத்தாவாதலால் விகாரியா கான். முதல் வன் அறிவிக்கும் உபகாரத்தைத் செய்பவனுவன்.

அருட்சத்தை என்பது ஐவ்கைப்படும். அவை, பராசத்தி, திரோதாணசக்தி, இச்சாசத்தி, ஞான சத்தி, கிரியாசத்தி என்பன. இந்த ஐந்து சத்திகளும் இறைவனுக்குப் பிரிப்பில்லாதவை. அவற்றுள் பராசத்தி ஒன்றே சொரூபம்; ஏனேய நான்கும் தடத்தம். அக்கினியிடம் உள்ள சடுதல் சத்தி சொரூபம். அது வியாபார பேதத்தால் நீறு சொரூபம். அது வியாபார பேதத்தால் நீறு செய்தல், பாகம் செய்தல், வற்றச்செய்தல், முதலி யன தடத்தம். ஐந்து சத்தியும் அருட்சத்தியே. எனினும் இச் குத்திரத்தில் விதீனப் பயன்களே அனு பவிக்கச் செய்வது எனப்படுவது நிரோதானசத்தி பைக் குறிக்கும்.

கருவிகளே விடயங்களே அறிதல் இல்லே. ஆன் மாவால் கருவிகள் விடயங்களே அறியும். அதாவது, உயிரே புத்தியைக்கருவியாகக்கொண்டு இந்திரியங்களின் வழியாக விடயங்களே அறியும் என்பதாம். கண் ஒளியுடைப் பொருளாயினும், தானே காணுமாறின்றி, சூரியன் முதலிய பிற ஒளி **க**ளின் துணேகொண்டே காணும். உயிரையின்றி ஐம்பொறிகள் விடயங்களே அறியமாட்டா. ஐம் பொறியையின்றி உயிர் விடயங்களே அறியமாட் **டாது. உயி**ர் முதல்வ**ைலே**பே அறியு**ம்**. இதனுல் தத்துவங்கட்கு உயிர் முதல் எனவும், உயி ரக்கு இறைவன் முதல் எனவும், இறைவனுக்கு வேறு முதல் இல்லே என்பதும் அறியலாம். இறைவன் . காட்ட உயிர் பொருள்க**ளோ**க் கண்டுவிணேயினள வுக்கு நுகரும். வினேப் பயன் உயிரினுடையதே. இறைவனுக்கில்லே சிவன் என்பது பேரின்பத்தை யும், முற்றறிவையும், தூய தன்மையையும் உடைய முதல்வண் எனப் பொருள்படும் சொல்லாம். **கதிரவன்** ஒளியில் விண்மீன் போன்று, ஆன்மா ஒன்றை உணருங்கால், முதல்வனின் வேருய் விளங்கு தலுமின்றி, அவனேயாதலுமின்றி, உடறு யடந்தி நின்றுணரும் என்ப. கதிரவனும் கதிரும் போலச் சிவமும் சத்தியும், இவிங்க உருவும், அர்த்த **நாரீ**ச மூர்த்தமும் இஃதுணர்த்தும். இது சித்தா**ர்**த சைவச் சிறப்புடை அறிவாகும். ''அவனருளாலே அவென் தாள் வேணங்கி' என்ற ஸ்ரீ மேணிவாசகப் பெரு**மான் அ**ருளிய**து**, சூரிய**ினயும்** ஒளியையும் **அ**வ் வோளியால் அறிவது போலச் சிவசத்தியிஞலேயே அச் சத்தியையும் அதணுே பிரிப்பின்றி ரிற்கும் சிவணேயும் அறிதல் கூடுமென்பதான சித்தாந்த சைவ தெறி புலப்படுத்துமாரும்.

# ் ஆந்தாம் திருமுறை கோயில் - திருக்குறுக் தொகை

அண்ணம் பாவிக்கும் தில்‰ச் சிற்றம்பலம் பொன்னம் பாலிக்கு மேலும்இப் பூமிசை என்னம் பாலிக்கு மாறுகண் டின்புற இன்னம் பாலிக்கு மோஇப் பிறவியே.

#### **தொடர்பு**

முன்பு இரண்டாம் திருமுறையின் முதற் பாடலாலே பாசம் உண்டு என்பது கூறப்பட்டது. அதனே அப் பாசுரத்துத் தொடக்கச் சொல்லான ு இசந்நெல்்' என்பது தெரிவித்து மின்றன.ம கண் டோம். இங்கு இப் பாடல் மேற்சொல்லப்பட்ட பாசத்தின் இலக்கண மூணர்த்தா ஈிற்பதாகலின், ் அன்னம்' என்று தொடங்குதல் காணலாம். பாசம் பசுவினது புசிப்பாங் கிற்பதாகலின் இச்சொல்லால் இப் பாடல் தொடங்குகின்றமை தெளியலாம். மேலும் பாசம் இறைவனேச் சாராதென்பதும், பசுவுக்குப் புசிப்பிக்கும் உதவி முதல்வணுலே ஈிகழ் கின் றதென்பதும் ஈண்டைக்குக் கூறப்பட வேண்டு த லால் சூத்திரக் கருத்தோடு இப்பாடலின் கருத்தும் ஒ**த்து கடத்தல் காணலாம்.** நான்காம் பாட**லி**லே கேவல சகல அவத்தைகள் கூறப்பட்டன. எந்தச் செயலேயும் முதல்வன் சத்தியால் செய்வித்தருளுவ ஞைத**ைன் அ**ம் முதல்வன் செய‰ேயே **இப்**பா**ட**லும்<sub>.</sub> கூறு**தல் இ**வைப**ாம்**.

## பொழிப்புரை

தில்லேச் சிதாகாசத்தே நடித்தருளுபெவன் உயிர் களின் புசிப்புக்கான அன்னமும் பாலித்தருளுவன் மற்றும் அவற்றின் போகத்துக்கான பொன்னுதிய வும் பாலிப்பன் மற்றும் இவ்வுலகிலே அவன் என்னென்ன பொருள்கள் உயிர்கட்கு வேண்டுமோ அவற்றையெல்லாம் பாலித்து இப் பிறவியிலேயே சுத்த நிலேப் படுத்தி (அநுபவ ஞானம் வரப் பண்ணி) இன்பட் பெருவாழ்வினே அளித்தல் காணுமாற இப் பிறவியை இன்னமும் தந்தருள் செய்வனே?

#### பொருத்தம்

இரக்கமே முதல்வனுக்கு அமா தியாம் தன்மை. இவ்விரக்கமே உயிர்கட்குப் பசு த் தன்மையை கீக்கிச் சிவமாக் தன்மையை விளக்குவது. இவ் விரக்கம் வல்லமை அல்லது சத்தியேயாம். இக் காரணம் பற்றியே இரக்கத்தை உணர்த்துதற் பொருட்டுப் ''பாலிக்கும்'' என்ருர். இதனுல் சத்தி சங்கற்ப மாத்திரையால் முதல்வன் அனேத்தையும் செய்வன் என்பது பெறப்படும். பாசபக்குவம் உயிர் கட்கு இறைவனுலாவது என்பதனே ''அன்னம்'' என்ற சொல் உணர்த்தும். மற்றும் உயிர்கட்கு வேண்டும் ஈடேற்றத்துக்கான எல்லா வகையாலும் பாசம் பக்குவப் படுத்தப்படுவது சத்தி செயலேயாம். இச் சத்தி சிவனேயின்றியில்லே. இதனுல், ''தில்லேச் சிற்றம்பலம் பொன்னம் பாலிக்கும் " எனப்பட்டது. இறைவணின் தடத்தம் எனப்படும் திரோதனசத்தி உயிர்கட்கு அறிவு சிறிது விளங்கவைத்து ஈடே**ற்று** வதேயாதலின் ''இன்னம் பாலிக்குமோ இப் பிறவியே" என்ருர். உயிருக்குச் சுதந்தரமின்மை யாற் ''பாலிக்குமோ'' எனப் பட்டது. ''இப் பூமிசை'' என்றதால் ஏனேப் புவனங்களும், இப் பூபியின் தீவுகளும் உயிர்களின் அறிவு நுகர்வுக் கேற்ப இறையருளால் படைக்கப்படுவதும் தெரித லாகும். இதுகாறும் கூறப்பட்ட கருத்துக்களால் எல்லாத் தத்துவங்களும் உயிரால் தொழிற்படும் எனவும், அவ்வுயிர்களெல்லாம் அரணுலே எதனேயும் அறிதலுறும் எனவும் கொள்ளப்படும். எல்லாம் இறைசெயல் என்பதை உணர்த்துமாறு இப்பதிகத் திறு திப் பாடலி தும் ''சிற்றம்பலவன் சேவடி சென் றடைந்**த உ**ய்ம்மின் '' என்**ற அ**ருளியுள்**ளார். மற்** றும், இத் திருமுறை இறு திப் பாடலிலும் அங்ஙனம் செய்யப்பெருது பாசக் கடல் வீழ்வாரைக் ''கருத் திலாக் கயவக் கணத்தோர் அருத்தி செய்து அறியப் பெறு தின் றிலர்" எனப் பாசவன்மை காட்டியும் கூறி யுள்ளார். மேலும், அடுத்த திருமுறை இறைவன் பெருமையைப் பேசுவ தென்னும் முறைமை புலப்படு மாறு ''பீரான் பெருந்தன்மையை'' எனக் கூறியுள் ளார். இதனுல், உயிர், இறைவழி கின்று பாச வன்மை போக்கிக்கொள்ளுமாறு உபதேசிக்கப்<mark>பட்</mark> பொதுப்பட கோக்கென் இப் பாடல் ''அன்னம்'' எனத் தொடங்கிப் ''பிறவியே'' என முடிதலுற்றுப் பாச விளேலையே அறிவுறுத்த லாலும், இடையே ''சிற்றம்பலம்'' என்ற சொல் நின்று அரன்புரியுதவி காட்டுதலாலும் இப் பாட லும், இதனே முதலாகக் கொண்ட இத் திருமுறை யும் சிவஞானபோத நூலின் ஐந்தாம் குத்திரக் கருத்தோடு பொருந்தி நடக்கின்ற தென அறியலாம்.



# ஆருஞ் சூத்திரம்

#### பதி இலக்கணம்

உணருரு வசத்தெனி னுணரா தின்மையின் இருதிற னல்லது சிவசத் தாமென இரண்டு வகையி னிசைக்குமன் னுலகே.

#### தொடர்புரை

முதல் சூத்திரத்தில் உண்டு என்று கூறப்பட்ட பதிப்பொருளுக்கு இலக்கணம் இவ்வாரும் சூத்திரத் தேற் கூறுகின்ருர். இதற்கு முன் உள்ள ஐந்து சூத்திரங்களாறும் பதி, பக, பாசம் எனடிபடும் முப் பொருள்களு**ள்** சத்துப் பொருளின் இலக்கணமும் அசத்துப் பொருளின் இலக்கணமும் மயங்கா முறை. யில் கூறப்பட்டன. இன்னமும் இலக்கண இயலுள் கூறவேண்டிய பதிப்பொருளின் இலக்கணம் இச் சூத்திரத்தில் கூறப்படுகின்றது. இனிக் கூறப்பட இருக்கும் உண்மையதிகாரத்துக்கு இச் சூத்திரம் ஒரு தோற்றுவாயாகவும் அமைக்கப்பட்டுள்ளது. இரண் டாஞ் சூத்திரத்தில் பதியின் பொது இயல்பு கூறப் **பட்டது. அதற்**குரிய செயலும் கூறப்ப**ட்டது**. இச் சூத்திரத்தில் பதிப்பொருளின் சித்துச் சத்தாய் நிற்கும் சிறப்பியல்பு கூறப்படுகின்றது. ஆணுல் செயல் கூறப்பட்டிலது. செயல் எட்டாம் - பதி ெண்ளும் சூத்திரங்களிற் கூறப்படும். இச் சூ*த்* திரம், முதல்வன் அறியப்படும் பொருளா? அறியப் படாப் பொருளா?' என்றைம் ஐயம் தேவிர்க்க எழுந்

தமையால் முன்கோச் சூத்திரங்கட்குப் பின்னும். வருஞ் சூத்திரங்கட்கு முன்னும் சிற்கும் இயை புடையதாயிற்றெ**ன்க**,

#### பொழிப்புரை

ஐந்தாஞ் சூத்திரத்திற் கூறிய 'தம்முணர்வீன் றமியாகிய 'முதற் பொருள் பிரமாணங்களால் அறியப்படுமோ படாதோ என ஐயம் கிகழும். பிர மாணங்களால் அறியப்படும் தன்மை யுடையதா யின், அதனுல் அறியப்படுகின்ற பிரபஞ்சத்தைப் போல அழிந்துவிடும் பொருளாகிய அசத்தாகிவிடும் எவ்விதத்தாலும் அறியப்படாத பொருள் எனின், அது முயற்கோடு போன்று சூனியமாகும். ஆதலால், அறியப்படுதல், அறியப்படாமை என்ற இரண்டில் ஒன்றில் கட்டுப்படாமல் ஒருவகையால் அறியப் படு தலும் ஒரு வகையால் அறியப் படாமையும் என்ற இருவகைத் தன்மையும் உடைய சிவசத்து முதற் பொருளாகும் என்று உண்மையறி வுடையோர் கூறுவர்.

#### கருத்துரை

முதல்வன், பாசஞான பசு ஞானங்களால் அறி பப் படாதவன் ; பதி ஞான மொன்றிஞல் அறியப் படுபவன்

#### சூர்ணிகை:\_\_

 உயிர் அறிவிணுமே அறியப்பட்ட எல்லாம் அழியும். 2. அப் பிரமேயமாக அறியப் பட்டவனே அரன்.

#### விளக்கம்

ஞானம் முவ்வகைப்படும். பாசஞானம் – பசுஞானம் – பதிஞானம் என்பன அவை. பாச ஞானத்தாலும், பசு ஞானத்தாலும் அறியப்படுவது சடப் பொருளாம். அவ்விரண்டிஞைவும் அறியப் படாமையின் சிவம் எனப்பட்டது. பதிஞானத்தால் அறியப்படும் பொருள் அஙித்தமாகாது. ஆதலால், சத்து எனப்பட்டது இதனைல் முதல்வனது சிறப் பியல்பு சிவ சத்தெனப்பட்டது. சிவசத்து என்பது இரு பெயரொட்டுப் பண்புத்தொகையாம்.

பதி, பசு, பாசம் என்ற மூன்றுமே **ரித்தப்** பொருள்களாம், ஆகையின் மூன்றும் சத்தெனவே படும். இவற்றுள் பதியும் பசுவும் சித்துப் பொருள் கள். பாசம் சடப்பொருள். பசு தனித்து நில்லாது, பாசத்தையாவது பதியையாவது சார்க்தே கிற்கும். ஆகவே பாசம் சடசத்து எனப்படும். பதி சிவசத் தெனப்படும். பசு சிற்சடசத் தெனப்படும். இம் முன்றும் சடசத்து சிவசத்து என்ற இரண்டு வகை யுளடங்கும். இவற்றுள் சடசத்தன்றென்பதற் காகச் சிவசத்தெனப்படும். சிவ என்ற சொல்லில் சிகரம் எவற்றையும் தன்னு**ள் அடக்கி**க் க**டந்து** நிற்றஃலக் குறிக்கும். வகரம் எவற்*றுட*தும் கலந்து நிற்றலேக் குறிக்கும். எனவே கடந்தும் கலந்தும் நிற்பதே வியாபகத் தன்மையாம். ஆகா யம், மலமா தியன வியாபக முடையனவே னும் அவை சித்தல்ல. ஆதலால் சிவம் என்பது சித்து என்னும் பொருளேக் குறிக்கும். எனவே சிவசத்தென்பது சித்துச்சத்து எனப் பொருள்தரும். உயிரும் சித் துச் சத்துத்தான். எனினும், தனித்து கிற்கமாட் டாக் குறையுடையது. ஆதலால் சிவசத்தெனும் பெயர் பசுவுக்குச் செல்லாது. சிவசத்தெவப்படும் சித்துச்சத்து இன்பப் பொருளாம். முடித்துக் கூறிணுல், பாசம் சத்துத்தன்மை மாத்திரம் உடைய பொருளாம். பசு சித்துச் சத்துத் தன்மை பொது வாக வுடையது. பதி, சித்துச்சத்து ஆனந்தம் என் னும் மூன்றும் சிறப்பாகக் கொண்ட பொருளாம். ஆதலால், சித்துச்சத் தே முதல்வனின் சிறப் பியல்பாம்.

முதல்வதுக்குக் கூறப்படும் சிறப்பியல்புக் குணங்கள் எட்டுள. ''எண்குணத்தான்'' என்று திருக்கு றள் கூறும். அவை, தன்வயத்தனு தல் முதல் எட்டுமாம். இந்த எட்டும் சத்துச் சித்து ஆனந்தம் என்ற மூன்றுள் அடங்கும். ஆனந்தம் சித்துப் பொருட்கே உளதாதலால் எல்லாக் குணங்களும் சத்தை சித்து என்ற இரண்டில் அடங்கிவிடும். எக் காலத்தும் ஒரே தன்மையாயிருக்கும் சத்துக்கே தன் வயமாம் தன்மை கூடும். ஆதலால், தன் வயத் தன்மை சத்<del>தி</del>வ் அடங்கும். தூய உடம்பே சித்தெனப்படும். **அ**ந்தச் சித்தின் பேத**ர்**தா<mark>ன்</mark> இயற்கையுணர்வு, முற்றுமுணர்வு, இயல்பாக<sup>டு</sup>வ பாசங்களின் நீங்கு தல், பேரருள், முடிவிலா ஆடற்றல், வரம்பிலின்பம் என்று கூறப்படும் ஆறும். "ஈறிலாப் பதங்கள் யாலையும் கடந்த இன்பமே" என்னும் **மணிவாசகர் திருவாசகம் இன்பம் சித்தில் அடங்**கு மென்பதை உணர்த்தும். இதனில் கடத்தல் என்ற

சொல், பாசஞான பசுஞானங்களேக் கடந்த சித் தென்பதை உணர்த்தும். எனவே, ஒன்முய் வேருய் உடளுயிருத்தல் முதல்வனின் பொதுவியல்பாம். சித் துச் சத்தாய் சிற்றல் சிறப்பியல்பாம் எனத் தெளிதல் வேண்டும். காரியப் பிரபஞ்சம் இச் சூத்திரத்தே ''உணரைரு அசைத்து'' என்று எடுத்துக் கொள்ளப்பட் டது. அதாவது அறிவில்லாத சடம் எனப்படுவதாம். ஒரு மனிதனே மனிதன் எனக் காண்பது பொது இயல்பு அவன் சாதியைக்காண்பது சிறப்பியல்பு, இவ்வாறே காரியப்பிரபஞ்சமும் பொது சிறப்பு எனும் இரு வகையாலும் கண்ணு**ற்** காணப்படுதற்கு**ற்ற** விடயமாகும். காரியப் பிரபஞ்சம் கீர்மேலெழுத்தும் கனவும் நிகர்க்கும். சிவமாகிய பொருள், பாச பசு ஞானங்களேக் கடந்து சிவஞானத்திலைல் ஒ**ற்றுமைப்** பட்டு நின்று உணரும் அனுபவ ஞான மாத்திரைக்கே புலப்படுவதாகிய சத்துப் பொருளாம். பிரமம் அருளிணுலே காணப்படுவது என்பது இப்பொருள் தருவதேய#ம்.

# தேவாரம்

ஆரும் திருமுறை

முதற் பாடல்

கோயில்-பெரிய திருத்தாண்டகம் [ திருநாவுக்கரசர் ]

அரியாணே அக்தணர்தம் சிக்தையாணே அருமறையின் அகத்தாணே அணுவை யார்க்கும் தெரியாத தத்துவணத் தேணப் பா‰த்

திகழொளியைத் தேவர்கள் தங்கோ**ண் மற்றைக்** 

கரியானே நான்முகனேக் கனலேக் காற்றைக் கணேகடலேக் குலவரையைக் கலிக்து கின்று பெரியானப் பெரும்பற்றப் புலியூரானப் பேசாத காளெல்லாம் பிறவா நானே.

#### தொடர்பு

ஐந்தாம் திருமுறையின் முதற் பாடல் பாச இலக்கணம் கூறியதெனக் கண்டோம். இந்த ஐந் தாம் திருமுறையின் முதற் பதிகத்து இறுதிப் பாடகிலே ''சதுரன் சிற்றப்பேலுவன்'' என அநத்த தெருமுறையில் பதியின் சிறப்பிலக்கணம் கூறும் தன்மை பெலப்படுத்தப்பட்டுள்ளது. மற்றும் ஐந்தாம் திருமுறையின் இறு நிப்பாட**லி**லே 'ஆரரு**ள்** பெருக்கச் செய்த பிரான் பெருந்தன்மை ....அறியப் பெறுகின் றிலர்" என ஆரும் திருமுறைத் தொடக்கம் அருட் பரமன் சிறப்பியல்பு கூறப் புகுவது உணர்த்தப் பட்டுள்ளது. அங்ஙனமே இவ்வாரும் திருமுறை முதற் பாடல் முதல்வன் சொருப இலக்கணம் புகல் கின்றது காணாலாம். சூத்திரங்களின் இயைபு போன்றே திருமுறைப் பாடல்களின் இயைபும் அமைந்து கிடத்தல் உய்த்துணர்வார்க்குப் புலப் படாமற் போகாது.

#### பொழிப்புரை

பாச ஞான பசு ஞானங்களால் அறிவதற்கு இயலாதவணே, அருட் பண்புடையார்க்குச் சித்தத்தே நின்று தெரிவிப்பவணே, உணர்தற்கரிய வேதத்தே இதயம்போல் பிளெங்குபவளோ, மிகச்சிறு நுண்ணிய பொருளாயிருப்பவளே மாயாவாதியராதிய எவருக் கும் தெரிய இயலாத சத்துப்பொருளானவணே, தேனும், பாலும்போல இனிப்பவணே, எல்லா ஒளிகட் கும் உள்ளொளியாக விளங்கும் பேரொளியாயிருப் பவணே, எல்லாத் தேவர்கட்கும் தலேவணே, மற்றும் திருமாலாகவும், பிரமணுகவும் இருப்பவணே. அக்கினி, காற்று, முழங்குங் கடல், உயர்ந்த மலே ஆகிய பஞ்ச பூதங்களேயும் கலந்து நிற்பவணே, வியாபகமான பொருளாயிருப்பவணே, பெரும் பற்றப் புலியூரில் எழுந்தருளி ஐந்தொழில் புரிபவணேத் துதிக்காத நாட்க செளல்லாம் பிறவாத கேவல நாட்

#### பொருத்தம்

சிவபரம் பொருள் பாசஞான, பசுஞானங்களால் அறியப்படாதவன். பதிஞானம் ஒன்ருல் ''அவ னருளே கண்ணுகக்'' கொண்டு காண த்தக்கவன். இதனேயே ''அரியானு'' என்ற சொல் உணர்த்தும் சண்டு அருமை ஒருவாற்*ருனும் அறியப்படாதென* இன்மைப் பொருளோத்தாராது, அரிதின் உணரப் படுவதென**ப் பொருள்** த**ந்து** ரின்**றது**. இதனுல் சத்துப்பொருள் என்பதுணர்த்தப்பட்டதாகு ம். அந்தணர். அருமறை என்ற சொற்பிரயோகங்கள் பசு, பாசங்களே யும் அவைற்றுலறி தற்கியலாமையையும் உணர்த்துவனவாம். சிக்தை, அகம் என்பன அறியப் படாமையைக்காட்டும், பிரபஞ்சம் காரியாவஸ்தை **யில் தூல**மாய்க் காணப்படினும், காரணுவஸ்தையில் புலப்படாது சூக்குமத்தன்மையாம் சத்தாதலே ''அணுவை'' என்ற சொல்காட்டும் தகையது. மாயாவாதி, கையாயிகராதியோருடைய ஞானங்கட் கும் பாவனே முதலியேவற்றிற்கும் எட்டாப்பொருள் இறைவன் என்பது, ''யார்க்கும் தெரியாத தத்து வேணு " என்ற இடத்தாற் புலப்படும். மற்றும் ஒளி என்பேது சிற்சத்தியாமாதவிறைலும், யாவற்றையும் தன்னுள்ளடக்கித் தான் கடந்து நிற்பது சிவமாதலி இலும், ''தொியாத'' எனவும். ''திகழ் ஒளிகைய'' எனவும் இப்பாடல் குறிக்கின்றதென்னலாம். · தன்எரு**ள் வெ**ளிக்குளே அகிலாண்ட கோடியெல் லாம் தங்கும்படிக்கு இச்சைவைத்து உயிரக்குயி **சா**ய்த் தழைத்ததெது'' எனத் தாயுமாஞர்பாடல் **முதற்** பா**ட**ூயம் இச்செய்திகளேத் தெரிவித்தல் காண லாம். இறைவென் எப்பொருளிலும் கலந்து நிற்பவன். நீர**ீணந்த உப்புப்**போல ஆன்மாவின் கண்ணே ப**ர**வி வேற்று மை தோன்று து நிற்தம் சிவம் என்ற இந்த உண்மைகளேக் 'கரியான நான்முகணக் கனவேக் காற்றைக் கணேகடைவேக் குலவரையைக் கலந்து நின்ற பெரியானு" என்ற தொடர் புலப்படுத்துவதாகும் இறைவன் தன்வயமாம் சத்துத்தன்மை உடையா னென்பதைத் ''தத்துவனே'' என்ற சொ**ற்காட்ட** வல்லதாம். ''பெரியானே' என்றமையால் *தூய* உடம்பாதிகொண்ட சித்துத் தன்மையினேயுடை யவன் என்பதை அறியலாகும். ''தேஃனப்பாஃ '' என்ற சொற்பிரயோகங்கள் அவன் இன்பம் (அல்லது) ஆனந்த மயமானவனென்பதை உணர்த் தும் எந்தையாகிய சிவபெருமானேத் திருவருளே தாரக மாகக்கொண்டு அறியவேண்டும் என்பதை நமக்குணர்த்த**ற்** பொருட்டே, ''பெரும் பற்றப் புலியூ ரானேப் பேசாத நானெல்லாம் பிறவாநானே' எனப்பட்டது. மற்றும், ''பிறவாநாள்'' கூறப்பட்ட மையால் மருட் கேவலம் முதலியவும் காட்டப் பட்டமை உய்த்துணரின் தெரிதரும். இனி அடுத்து வருவது சாதன இயலாமாகலின், ''பற்றுக பற்றற் ருன் பற்றிகோ'' என்றவாற போசப்பற்றை விடு தெல் பரமுத்தி சாதனமென்பார் ''பெரும்பற்றப் புலியூ ராக்ன '' என்றுர். இங்ஙனம் இவ்வாரும் திருமுறை முதற் பாடல் ஆருஞ் சூத்திரப் பொருளோடு பெரும்பான்மையும் ஒத்து ரின்று உவகையூட்டல் அறிதக்கதொன்ரும். மற்றும் இப்பதிகத்திறுதிப் பாடவிலும் முதல்வன் கடந்து நிற்றலும், கலந்து கிற்றலும் காட்டுவான் சிந்தை**த**ணே மயக்கர்**தீ**ர்க்கும் ஏரொளியை" எனவும், "இரு நிலனும் விசும்பும் விண்ணும் ஏழுலகும் கடந்து அண்டத்தப்பால் சின்ற பேரொளிபை'' எனவும் ஆளுடை அரசர் அறிவுறுத் தல் காணலாம். இன்னம் அடுத்து ஈிற்பது சாதன இயல் என்பதை இத்திருமுறையின் இறுதிப் பாட லிலே "உன்னடிக்கே போதுகின்றேன்'' எனத் தெரிவுறுத்துதலும் காணத்தக்கதாம்.

இங்ஙனம், பதி, பக, பாச உண்மையினேத் திருஞானசம்பர்தர் தேவாரத் திருமுறைகளும், அவற்றின் இலக்கணங்களேத் திருராவுக்கரசர் தேவாரத் திருமுறைகளும். சிவஞானபோத சூத் திரங்கள் பொதுவதிகாரத்தே கூறிச் செல்லும் அடைவிலே தாமும் இசைத்துப் போதல் காணக் காண உள்ளம் பூரித்தல் ஒருதஃலயாம்.

பொது அதிகாரம் முற்றும்.

# சிவஞான போதம்

# உண்மை யதிகாரம்

சாதன இயல் ஏழாம் சூத்திரம் ஆன்ம சொருபம்

யாவையும் சூனியஞ் சத்தெதி ராகலி<mark>ற்</mark> சத்தே அறியா தசத்தில தறியா திருதிற னறிவுள திரண்டலா **வான்மா.** 

#### தொடர்புரை

இதற்கு முன் உள்ள ஆறு குத்திரங்களிலும் சொல்லப்பட்ட முப்பொருள்களுள் பயன் அடை வதற்காகச் சாதித்தற்குரிமைப்பட்ட அதிகாரியின் இயல்பும், சாதனமும், சாதிக்கும் முறையும் என இம் மூன்றும் சாதன இயலில் மூன்று சூத்திரங்களாக ஒதப்படுகின்றன. அவற்றுள் முதலதான அதிகாரி யின் இயல்பு இந்த ஏழாம் சூத்திரம் கூறுகிறது. பதிப்பொருளால் உண்டாம் பயன் பெறுவது பசுவே யாகும். இதற்கு முன் ''உணர்உரு'' அசத்தெனவும், '' இருதிறனல்லது'' சிவசத்து எனவும் வரையறை செய்யப்பட்டது. அவ்வாறு அசத்து என்றும் சிவ சத்து என்றும் அறியும் பசுப்போருள் இவ்விரண்டில் ஒன்றே வேறே என்ற ஐயம் நீங்குமாறு இச் சூத்தி ரத்தே அவ்விரண்டின் வேருன உயிர் சதசத்து என்று கூறலுறுகின்றது, சத்தைச் சார்ந்து சத்தை யும், அசத்தைச் சார்ந்து அசத்தையும் அறிதலே உயிரினியல்பு. இது பற்றியே உயிர் சதசத்து எனப் பட்டது. ஆகவே சத்தையடைவதற்கான அதிகார முடையது உயிர் எனல் வெளிப்படை சத்தை அடை வதற்கான உரிமை தனக்குண்டென அறியும் அறி வுடைமையே சாதன வகையில் உயிருக்குச் சிறப்பிலக் கணமாம். ''ஊனடைந்த உடம்பின் பிறவியே தானடைந்த உறுதியைச் சாருமால்'' என்பது பெரிய புராணம். ஆரும் குத்திரம் பொதுவதிகாரத்தது. இவ் வேழாம் குத்திரம் உண்மையதிகாரத்தது. ஆரும் குத்திரம் இலக்கண இயல்; இது சாதன இயல். இதுவே இயைபாம்.

## பொழிப்புரை

மேலீலச் சூத்திரத்தே கூறிமுடித்த சிவசத்து, அசத்து என்ற இரண்டேனுள் வாக்கு மணுதீத மான சிவசத்தியின் சக்கிதியில் பாசஞான பசு ஞானங்களால் உணரப்படும் பொருளாகிய அசத் தெல்லாம் பாழ்; ஆதலால், சத்தாகிய சிவம் அசத் தாகிய பிரபஞ்சத்தை அறிதல் செய்யாது. அசத் தாகிய பிரபஞ்சம் அறிவில்லாத சடமாகையால் சத்தாகிய சிவத்தை அறிதல் செய்யாது. ஆதலால், பாரிசேட அளவையால் சத்து அரத்து ஆகிய இரண்டின்யும் அறியும் அறிவை உடையது ஒன்றுண்டு என்பது பெறப்படு தலால் அக்த அறிவுடைப் பொருளே சத்தாதல் தன்மையும், அசத்தாதல் தன்மையுமாகிய இரண்டுமின்றி அவ்வீரண்டினேயும் அறியும் உரிமையால் சத சத்தாயுள்ள உயிராம்.

#### கருத்து

உயிருக்கு த் தனி த் த இலக்கணம் யாதெனில் சார்ந்த பொருளின் தன்மையாய் நிற்றலாம். சாரப் படும் பொருள் சத்தும் அசத்துமாம். ஆதலால் சத்தோடுகூடிச் சத்தாயும். அசத்தோடுகூடி அசத் தாயும் கிற்றல் பற்றி உயிர் சதசத்து எனப்படும். ஸ்ரீ சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் உலகியலில் சாரும்போது மணமகனுகக் கூறப்படலாளுர். தம்பிரான் தடுத் தாட்கொண்ட பின்னர் தம்பிரான் தோழராளுர். இங்ஙனம் இருத்றப்பட்ட தன்மையை அவர்தம் வாழ்க்கை வரலாறும் பொதுவகையில் உணர்த்துதல் காணலாம்.

## சூர்**ணி**கை

- 1. அழன் பாசத்தை அநுபவியோன்.
- 2. பாசம் அரணே அநுபவியாது.
- 3. உயிர் அவ்விரண்டை கோயும் அநுபவிக்கும்.

#### ணிளக்கம்

சத்தாகிய சிவம் வியாபக அறிவுடையது. ஆத லால் எவற்கூறயும் ஒருங்கே அறிந்து நிற்கும். ஏக தேசமாய்ப் பகுத்து ஒன்றை அறியுமாறில்லே. ஆகை யால் சிவம் பாசத்தை அநுபவியாது. சுட்டுணர்வு சிவத்திற் கியல்பன்று. ஆகையால் சிவம் அசத்தை அறியாதிருத்தல் பற்றி அவரது முற்றுணர்வுக்கு இழுக்கில்லே. சூரியனுக்கு முன் இருள் நில்லாது. அதுபோன்று சிவத்துக்கு எதிராகச் சடமாகிய பிரபஞ்சம் முனேத்து நில்லாது. சிவபெருமான், தம் முள் வியாப்பிய மாகிய பசு பாசங்களோடு வேற் றுமையின்றி உடுகுகின்று அசைத்தை அறிதேலுறி வாராயின் அறிந்தாங் கறிவரன்றி நம்மனேர்போல வேருக அதனேச் சுட்டி யறிவாரல்லர். ..... பாசமும் சிவீன அநுபவியாது. அசத்தாகிய தத்துவப் பி*ர* பஞ்சத்துக்கு அறிவில்ஃல.் பாச ஞானம் என்று சொல்லப்படுவது பசுவி**னிட**த்துப் பாசத்தைப் ப**ற்**றி உள்ளஞானமேயாம். ' மாசறு காட்சியில் பாசஞான மும் பசுஞானமேயாம். கானல் கீர் தாகமுடைய வற்கு கீராகத் தோற்றினும் அதனே கணுகியவழி கீராதலின்றிப் பொய்யாய்த் தோன்றும். இவ் வாறே குரு உபதேச நெறியில் ஆராய்வார்க்கு அசத் தோக்கு அறிவில்லே என்பதா புலப்படும்.... உயிர், அரனே அடையும், அநுபவிக்கும், சத்தாகிய சிவம், அசத்தாகிய தத்துவப் பிரபஞ்சம் இந்த இரண்டை யும் அறியும் தன்மையதாய். அறிவிக்க அறியும் உபதேசியாய், சத்து அசத்து என்ற இரண்டிலும் அநுபவ அறிவுள்ளதாயுள்ளது சத்தும் அசத்து மல்லாத சதசத்தாகிய ஆன்மாவே ஆம். இருளில் மறைபட்டுக் கிடக்கையில் இருளல்லாமலும், ஒளி யிற் பொருந்தி அறிந்தும் ஒளியில்லாமலும் இருப்பது கண்ணின் இயற்கை. சத்து அசத்து இரண்டையும் அசத்தை அறியும் ஆன்மா அவற்றின் வேரும். யாவது சத்தையாவது சார்ந்த விடத்தே அவ்வவற் றின் வண்ணமாய் நிற்பது ஆன்ம இயல்பு. இவ்வி ரண்டையும் சார்க்தே ஆன்மா தன்னியல்பை அறியும். மையக்கமாகிய அறியாமை, அறிதற் கருவியில்லாவழி மேற்பட்டும், அஃதுள்வைழி நீங்கியும் நிஃபேறில்லாத தாக இருப்பது. ஆதலால். அது உயிருக்குயிரா**யுள்ள** முதல்வனது மெய்ஞ்ஞானத்தைப் பற்ருது. கடலிலே



ஸ்ரீ சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள்

உப்பானது நீரைப்பற்றும். அந்நீருக்கு இடங் கொடுக்கும் ஆகாயத்தைப் பற்றுமேயொழிய முதல் மயக்கமானது உயிரைப் பற்றுமேயொழிய முதல் வணேப்பற்றுது. சத்தும் அசத்தும் பிரமேயம்; அவற்றை அறியும் ஆன்மா பிரமாதா. ஆன்மாவின் அறிவெனப்படும் சிற்சத்தியே பிரமாணம். அவ்வறி வின் நீகழ்ச்சி பிரமிதி. அசத்திறைல் விளங்கும் போது காட்சி – அனுமானம் – உரை எனப்படும் பாசஞான மூன்றும் ஆன்மாவுக்கு வியஞ்சகங்க ளாம். சத்திறைல் விளங்கும்போது அனன்னிய மில்லாமல் தனக்கு ஆதாரமாய் உடனின்று விளக் கும் சிவஞானம் வியஞ்சகமாம். ஆதலின் சார்ந்த தன் வண்ணத்தது ஆன்மாவாகும்

## தேவாரம்

ஏழாந் திருமுறை முதற்பாடல்

திருவெண்ணெய் நல்லூர் – பண் – இந்தளம் [சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள்]

பித்தாபிறை சூடி பெரு மானேயரு ளாளா எத்தான்மற வாதேநிணேக் கின்றேன்மனத் துன்னே வைத்தாய் பெண்ணேத் தென்பால்வெண்ணெய் கல்லூரருட்டுறையுள் அத்தாஉனக் காளாயினி அல்லேனென லாமே.

#### தொடர்புரை

முகல் ஆறு திருமுறைகளாலும் முப்பொருள் களின் உண்மையும், இலக்கணமும் கூறப்பட்டன மற்றும் ஆரும் திருமுறை முதற்பாடலிலே சிவத்தின் சொரூப இலக்கணம் பேசப்பட்டது. அப்பொருளே அடையும் உரிமையுடையது ஆன்மு வேயாம். லால் ஆன்மாவின் சிறப்பியல்பு இவ்வேழாக் திரு முறையில் பேசப்படவேண்டும். இதற்கொரு தோற்றுவாய் செய்வதுபோலவே ஆரும் திருமுறை முத**ற்** பாட**லிலே அ**சத்தாம் தன்மையாகிய பிறப்பும் ச**த்தாம்** தன்மையாசிய பிறவாமையும் நி*ண*ேஆட்டப் பட்டன. அவ்வழி நின்று உண்கைம அதிகாரமுதல் வரிசையில் அதிகாரி இயல்பை இவ்வேழாம் பாடல் பகருகின்றது. சுக்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் தேவாரம் முதல் சூக்கும**மா**ன உண்மையை உணர்த்து மியல்பின வருந்திருமுறைகளாதலால் எல்ல**ா அ**டி யார்களோயும் சுந்தேரர் உணர்த்த, அவரை முதன்மை **யாகக் கொண்**டு பெரியபுராணம் சுந்தரர் வரலாருக அமைவுண்டதென்னலாம் ் படியிலா நின்பாட்டில் ஆ**ரு**ர ! **நனிவி**ருப்பன் பரமன் *என்பது அ*டியனேன் அறிந்தனன் '' என்பர் நால்வர் நான் மணி மாலேயிலும். இதுவும், சுக்தரரைத் தடுத்தாட் கொண்ட செயலும், தோழமை கொண்ட தன்மையு **மான வ**ரலாறும் சிவ.மெனும் த**க்**தையொடுங் கூட்டு முறையை கொண்டது ஏழாக் திருமுறை பென்பதை உணர்த்துறும்.

#### பொழிப்புரை

பித்தனே! பிறையைத் திருமுடியின்கண் தாங்கி யவனே! முதல்வனே! அருளாட்சியுடையவனே! எந்த முறைமையான் மறவாமல் சிந்திக்கின்றவனுகிய அடியேனது மனத்தே உம்மை வைத்தருளினீர்; பெண்ணே நதியின் தென்கரையிலே உள்ளதான திரு வெண்ணெய்கல் லூரிலே திருவருட்டுறையில் கோயில் கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள தந்தையே! உமக்கு அடிமைப்பட்ட தன்மையை அறிந்த பிறகு இனி அடியேன் அடிமையல்லேன் எனவும் கடுமோ!

#### பொருத்தம்

தூலாருக்த 8 கியாயம் பற்றி இப் பா**டன்**லே ் உண்மையியல்பானது, ''பித்தா'' எனத் தொடங்கிப் " பெருமானே" எனப்படுகின்ற*து*. கண்ணெ திரே வந்து த⊕த்தாட்கொண்டவன் முதிய கோலத்தஞு ந . வுள்ளான். அவனேயே பின்னர்த் தம்மான் எனச் சுந்தேரர் உண்மையாறுணைர்கின்றுர். ஆதலால், பின்னர், ''பிறைசூடி'' முதலியேவைகளால் விளித்த **லுற்**ருர் என்க முன்பு சதசத்தாகிய **உ**யிர் (ஆன்மா), அசத்தாமியல்புவழி ஙின்றமையின், **ுபித்த**@ே மறையோன்' <mark>என்ற ட</mark>ேபசியது. அதனே சுண்டுணர்த்து முகமாகவே ''பித்தா'' என்று பா**டல் தொ**டங்குகின்றது. சுந்தரர் எவ்வெவ்வகை முயற்சி செய்த**னரோ அ**வ்வப் பாசவகைகளேல்லாம் முதுமறையோராகிய சிவத் தினோக் கட்டுப்படுத்தில. ''இவி அல்லேன் என எனலாமே." என்ற தொடர் முதற்கண் அல்லே னென்று எண்ணியிருந்தமை புலப்படுத்துகின்றமை தெரிக்கும். முன்பு, அடிக்கணர் வேளேர் அந்தணர்க்கு அடிமையாதலில்லே என்றவர் பின்பு, **''அத்தா உனக்கு** ஆளாய்'' என்கெ*ரு*ர். சத்தாம் கெறி ஆன்மா ஈடுபடுதல் இறைவனருளால் ஙிகழ்வ தென்பதை "மீனேக்கின்றேன் மனத்துன்னே வைத்தாய்" என்ற இடம் புலப்படுத்தும். இறைவு னருளால் இது நிகழ்வதென்பதை " நல்லூர் அருள் துறையுள்'' என்ற தொடர் குறிக்கும். மற்றும் " அருளானா" என்ற விளியும் இஃதுணர்த்**தும்**. சிவம் சுதந்தர அறிவுடையதென்பதைப் ''பெருமானே" என்பதுணர்த்தும். ஆன்மா அறிவிக்க அறியும் உபதேசி என்பது, "மனத்து வைத்தாய்" என்பதணுதும், 'அருள்துறையுள் அத்தா" என்பதனுழம் உணரக் கிடப்பதாகும். சத்தின் பாற்பட்ட பிள்ளைர் அதுவாய் ஆன்மா நிற்றுகூ, "அல்லேன் எனல் ஆமே" என்பது வெளிப்படுத்துகின்றதென்னவாம். இங்ஙனம். ஆன் மா சதசத்தாம் தன்மைவாய்க்ததென்னும் பசுவின் சிறப்பியல்பினே இப் பாடல் தொடக்க மூதல் முடிவூகாறும் படிப்படியாய் உணர்த்தி நிற்று லால் இப் பாடல் ஏழாம் சூத்திரக் கருத்தினேக் கருக் கொண்டுள்ளதென நவிலலாகும். இப் பதிகத்திறு தி **யிலு**ம், ''ஆரூரன் எப்பெருமாற்கு ஆளல்லேன் எனலோமே" என ஆன்ம இயல்பே கூறைப்பட்டிருத் தல் காணலாம். இத் திருமுறை இறு நிக்கண் ணும் ு தாசினு மோ முன்படைத்தான்" எனவும், "அஞ்சை யப்பர்க்கு அறிவிப்பதே"' எனவும் ஆன்ம சொரூபமே கூறி முடித்தல் கருதத் தக்கதாகும். இவ்வாற்றுல் **ஏ**ழார் தொழுறையும் ஏழாஞ் சூத்திரும் உ**ன்** ளொற்றமை உடையனவேன ஓதலாகும்.

#### சாதன இயல்

### எட்டாம் சூத்திரம்

சாதனம் இன்னதென்பது சாதன அறிவு – குருவருள் (கேட்டல்)

ஐம்புல வேடரி னயர்க்தணே வளர்க்தெனத் தம்முதல் குருவுமாய்த் தவத்தினி லுணர்த்**திவிட்** டன்னிய யின்மையி னரன்கழல் செலுமே.

## தொடர்புரை

ஏழாம் சூத்திரத்தே அதிகாரியின் இயல்பு கூறப்பட்டது. இனி அவ்வ திகாரி (ஆன்மா) செய்யவேண்டிய சாதனமும், அந்தச் சாதனம் வரும் வழியும், *சா இத்தத*ைற் *பெறப்படு*ம் பயனும் *இ*ர்த எட்டாம் சூத்தேரம் கூறுகின்றது. ஆன்மாவின் அறிவாவது, சத்து அசைத்து என்னும் இரண்டனுள் அசத்தால் விளங்கி, அசத்தின்பாலுளதாய், அசத் தினே அறிந்து ரின்றவாறும், அவ்வாறே சத்தால் விளெங்கிச் சத்தின்பா லுள்ளை தாய்ச் சத்தினே அறிந்து சிற்குமாறும், தரிசிக்கும் முறையி*ளே அறிவித்து அ*ங் ஙனம் அறிவிக்கும் முறையில் ஏழாம் சூத்திரத்தோல் சாதித்தற்குரிய அதிகாரம் தனக்குண்டென அறிந்த ஆன்மாவுக்குச் சாதித்ததனு ஷண்டாம் பயனும், அப் பயனுக்குச் சிறந்த சாதனமும், அச் சாதனம் வரும் **வ**ழி**யும்** இவையென அறிவித்தல் இயல்பாக லால் இவ்வெட்டாம் சூத்திரம் அவையிற்றைக் கிளத்தலின் இயைபுடையதாயிற்று.

# பொழிப்புரை

உயிரானது தான் முன் பிறவிகளில் செய்தபுண் ணிய விசேடத்தின் பயனுக இதுவரையும் தனக்கு **அந்தரியாபியாய் உள்**ரி**ன்று** சரியை, கிரியை, போக **மார்க்கங்களே உணர்**த்திவந்த பரம்பொருளே பொ**ழுது** ஞான**மா**ர்க்கத்தை அநுக்கிரகித் தருளும் குரு வடிவங்கொண் டெழுந்தருளி பொருட்டுக் வர்து, சிவ தீணை, செய்து, தன்ஃனப்பார்த்து அரச குமாரணுகிய ரீ, ஐம்பொறிகளாகிய வேடருக்குட் பட்டு வளர்க்து நின் பெருமை களே அறியாது மயங்கித் துன்பப்பட்டாய்; ஙின் பெருந்தன்மை யாவது இத் தன்மைத்து என்று அறிவிக்கவும், அவ்வுண்மையை அறிந்து, அறிந்த அப்பொழுதே அவ் வேடரைவிட்டு கீங்கை முதல்வணுகிய அரச ேணு டு அக்கியமின்றி அகைன்னியமாய்ப் பிரிக்க முடியொத தேன்மையில் நிகூ பெ**ற்று அ**ம் முதல்வன் திருவடிக**ளே அணேயு**ம்.

# கருத்துரை

பதிஞானத்தை ஆன்மா அடையும் முறையினே இச் சூத்திரம் உணர்த்துகின்றது. பல்பிறவிகளிலே செய்த பெருந்தவத்தால் ஒரு பிறவியிலே பரம் பொருள் உயிருக்குக் குருவாய்த் தோன்றிச் சிவ தீக்கை செய்தருளி, ஞான நேறியை உபதேசிக்கும். இதனுல் உயிர் அவ்வழி நின்று கட்டுநீங்கி இறைவ னேடு ஒன்றுபடும் நீலேயுணர்ந்து முதல்வன் திருவடி அணேயும். இதனுல் மலந்தாரகமாயிருந்த உயிர் சிவம் தாரகமாகும்.

# சூர்ணிகை:\_\_

- 1 உயிருக்கு நல்லநிவு தவத்தால் வரும்.
- 2. உயிருக்குச் சற்தருவாய் வருவது அரனே.
- 3. உயிர் பஞ்சேந்திரியங்களோப் பற்றுகையாலே தன்னோயும் அறியமாட்டாது.
- உயிர் பஞ்சேந்திரியங்களிலே பற்றற்ருல் தண்சீனயும் அறியும்.

#### விளக்கம்

ஆன்மாக்களுக்கு முற்செய் தவத்தாலேயே ஞானம் ரிகழும். பரம்பொருளே அடை தற்கு ஞானமே சிறக்த சாதனமாகும். சரியை முற்றியபின் கெரியையும், கெரியை முற்றியபின் யோகமும், இவ்வாறு ஒன்றன்பின் ஒன்முய் முற்பிறவிகளில் செய்துவக்த தவத்தால் ஞானம் ஙிகழும், முற்பிறவி களில் செய்தீட்டிய தவம் இவ்வொரு பிறவியில் பயன் த**ரும்**. ஞானம் என்**பது அ**நுபவ ஞான மன்று. ஆசிரியன் அறிவித்தவண்ணம் சிவஞானம் கண் குறைகக் கொண்டு அடிறிவதாகிய அறிவாகும். முதலில் வருவது சாதன ஞானம். அதனுல் வருவது அநுபவ ஞானம். அதன்பின் ரிகழ் வது சாதன அறிவாம். இது குருவால் அறிவிக்கப் படுவது. ஞான நன்மெனறி என்பது சன்மார்க்கம். சத்திய மார்க்கம் என்பதும் இஃதே. இரதவீதி போல்வது ஞானம். புறவீதிகள் போல்வன சரிமை யாதிகள். முத்தி போல்வது ஆலயம். ஞானம், உண்மையும் உபாயமும் ஆம் இரு பிரிவுபட்டு விரிவால் எட்டாய்ப் பின் முப்பத்திரண்டாதல் நூலால் அறியத் தக்கதாம். முத்தியும் பல இறப் படும். அவற்றுள் சாயுச்சியம் சிறந்தது. சாயுச்சிய மூம் இரு திறப்படும். அவற்றுள் மிக்கது சிவபெரு மான் திருவடியில் இரண்டறக் கலந்து சிவானந் தத்தை அனுபவித்தலாம். இதுவே பரமுத்தி எனப் படுவது. மற்றுள்ள விரிவுகள் நூலானே அறிதக்கன.

#### எட்டாத் திருமுறை

# தீருவரசகம் – திருக்கோவையார்

[பூரீ மோணிக்கவாசக சுவாமிகள்]

திருவாசகத்தே முதற்கண் இருப்பது Aar புராணம் ஆகும். சிவத்தின் பழமை என்பது இத் தொடர்ப்பொருள். இப் பகு தியில் சிவநாமக் கரு த்துக் களும், சிவணேச் சீவன் அடைதற்கேற்பட்ட ஞான கர்மத்தின் பாகுபாடும், பரவாழ்வின் பலனே வாழ்த் து ததும், சிவனுடைய அருள் விலாசமும், பிறவும் கூறப்பட்டுன. எட்டாம் சூத்திரம் ஞானப்பிராப்தி கூறுவதுபோலவே திருவாசகத் தொடக்கமும் ஞான வாசகமாகிய ஐர்தெழுத்தை முதற்கண் கொண்டு ஆரம்பிக்கென்றது. அந்த ஞானம் குருவருளால் வருவதென்பதன் புநீ மாணிக்கவாசக சுவாமிகளின் வரலாறும் உணர்த்தும். ஞான கெறியில் அவர் அறியலாம். கின் றமையும் அவர் வரலாற்ருல் இங்ஙனம் எட்டாம் சூத்திரத்திரத்திற்குச் சான்று போலும் ஆளுடை அடிகள் சரிதம் அமைந்து கிடத்தல் ஓர்க்து உவத்தற்குரியதாகும். இனி இக் **நூலின்** ஆரம்பக் கனிவெண்பாவின் முதல்வரியி*னே* மட்டில் ஈண்டு எடுத்துக்கொள்வோம்.



ஸ்ரீ மாணிக்கவாசக சுவாமிகட்கு உபதேசம்

# சிவபுராணம் கலிவேண்பா (முதல் அடி)

நமச்சிவாய வாஅழ்க நாதன் தாள் வாழ்க.

### தொடர்புரை

ஏழாம் திருமுறையிலே முதற் பாடவின்கண் ஆன்மாவானது தாரகமாகக் கொண்டு கிடக்கும் பொருளேயும், அது தாரமாகக் கொள்ளவேண்டிய பொருள் சிவமே எனவும் கூறி அதிகாரி இயல்பிக்கோக் கூறலுற்ருர் சுக்தரமூர்த்தி சுவாயிகள். இனி, அந்த ஆன்மா செய்யவேண்டிய சாதனமும், அது வரும் வழியும், பயனும் கூறப்படுதலே முறைமை. இங்கு இன்றியமையாது கூறப்படுவது குரு வெளிப் பாடு ஆகும். ஆன்ம ஈடேற்றத்துக்கு இக்குரு **தி**ருவரு**ளே** சிறப்பான தேவயாகும். ஆசாரிய தரிசனமும் தீகைஷயும் உபதேசமும் பெருமல் முத்தி சாதனம் கிட்டுதல் ஒருபோதுமில்லே. ஆத**லி**ன் சிவஞானபோத சாத்திரத்தின் ப**ன்**னிரு சூத்திரங்களுள்ளும் இக்த எட்டாஞ் சூத்திரமே உயிர்நாடியாகும். இச் சூத்திரத்திணச் சிவஞான போத நூலின் இதயம் எனவும் இயம்பலாகும். அங்ஙனமே பன்னிர திருமுறைகளுள்ளும் ஆன்மாவினே உருக்கி அகங்குழைப்பித்து இறை யருளுக்கு ஆளாக்கும் இயல்புடையது திருவாசகம். ஆனது பற்றியே, இந்த நூலேச் சிவபெருமானே எழுதிக்கொண்டனன் என்றும் வரலாறுரைக்கப்படு குரு திருவருளுக்கு இலக்காகாதார்க்கு கின்றது.

ஒருபோதும் ஆன்ம ஈடேற்றமில்லே. அவ்வாறே, 'திருவாசகத்துக்கு உருகாதார் ஒரு வாசகத்துக்கும் உருகாதார் ஒரு வாசகத்துக்கும் உருகார்' என்ற பழமொழி வழங்கிவருகின்றது. ஆளுடை அடிகள் வரலாற்றிலே குரு வெளிப்பாடுதான் சிறப்புடைப் பகுதி. இங்ஙனம் பரமா சாரியவிடம் உபதேசமாதிய பெற்ற அதுபூதிமான கிய அடிகள் அவ்வனுபவ கெறியிணேயே தம் நூல் களில் பேரின்ப முறையில் ஒரு நூலாகவும் சிற்றின்ப முறையில் ஒரு நூலாகவும் சிற்றின்ப முறையில் ஒரு நூலாகவும் சிற்றின்ப முறையில் ஒரு நூலாகவும் சிற்றின்ப குதையில் ஒரு நூலாகவும் சிற்றின்ப குத்திரம்போலும் சிறக்த விளங்கும் சிறப்பியைபு கொண்டதென்னலாம்.

# பொழிப்புரை

பஞ்சாக்கரப் பரம்பொருளே வாழ்க! ஆன்ம கோடிகளின் தவேவேனே தேவரீருடைய திருவடிகள் வாழ்க!

# பொருத்தம்

நாம் பெறுதற்கரிய பிறப்பினே அடைந்துள் ளோம். இச் செய்தி இச் சிவபுராணத்தே ''புல்லாகி ...... எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்தின் த்தேன்'' என்ற பகுதியால் உணர்த்தப்படுகின்றது. இப் பஞ்ச பூதச் சேர்க்கையுள் ஆன்மாவின் நிறுத்தித் திரோ தான சக்தி தொழிற்படுத்துகின்றது. இதலையை வது சிறு வெளிச்சமேயாகும். இச் சிற்டுருளியால் தனு வாதியவற்றை நாமெண்றே கருதும் மயக்கம் விளேகின்றது. என்றுலும் சிறுசிறு புண்ணியங்கள் செய்யப்பட்டுப் பின்னே இருவிக்கையொப்பாதிய

ரிகழ்வதற்குப் பிறப்பு முயக்கம் பயன்படுகிறது. இச் ு சய்தியே ஆன்மாக்கள் முந்த அறியவேண்டிய ஒன்ரும். இவ் விஷயம் நகாரத் நில் அடங்கியுள்ளது என்பர். இனி, இத்தகைய பிறப்புக்களுள் ராம் தோ*ன் நி* மயங்கு த**ற்**குக் காரண**மாக இ**ருப்ப**து** கமது மலமேயாகும். மலத்தின் வேகமே சாம் தணிக்கவேண்டியிருப்பது. இந்த விடயத் தினே இச் சிவபுராணப் பகுதியில், ''வல்விகோயேன் தன்னே மறக்திட மூடிய மாய இருளே ..... வஞ்சணே யைச் செய்ய'' என்ற இடங்கள் தெரிவிக்கும். இதனே மகாரம் தெரிவுறுத்தும் என்ப. இம் மல கீக்கம் பெற்று ஆன்மா அடையவேண்டுவது சிவம் என்னும் பொருளேயே ஆதம். அவன் போக்கும் வரவுமில்லாப் பொருளாவான். மற்றும் அவன் 'சொல்லற்கு அரியான். சிவனென்று பல்லோராலும் ஏத்தப்படுபவன். அவனே ஆன்ம தாரகமாவான். இவ்வுண்மையைச் சிகாரம் உணர்த்துமென்பர். இங் ஙனம் நாதகை உள்ள அவன் கருணேயுருக்கொண்டு நிலந்தன்மேல் வந்து நீள் கழல் வைத்து அருள் செய்தாலல்லது வேறு கதியில்லே. நாயிற் கடைப் பெருமான் ஆட்கொள்ளவேண்டியிருத்த‰ அருளக் கரமாகிய வகாரம் தெரிவிக்கின்றதென்பர். இவ் வளவும் அடைந்து நன்மை பெறுவது உயிரே. உயிரின்பொருட்டே நள்ளிருள் நட்டமும் தில்ஃலக் கூத்தும் திகழ்கின்றது. அவ்வற் பிறவி அறப் பெற்றுச் சொல்லற்கரிய சுகாதிதத்தில் அழுந்துவது உயிரே என்பது யகாரம் தெரிவிப்பதென்பர். இவ் வண்ணம் திரோதை, மலம், சிவம், அருள், உயிர் என்னும் இவை பற்றிய பிரக்கைர உண்டாவதே கல்வினேக்கறிகுறியாகும். இத்தகைய கன்னெறியில் கம்மைச் செலுத்துங் கருத்தோடுதான் இத் திரு மூலைற '' கமச்சிவாய வாழ்க '' எனத் தொடங்குகின் றது. சிவமே ஆசாரியன். ஆசாரியனே சிவன். அவன் திருவடிப் பேறே மூத்திப் பேறு. ஆகலின், ''சிவனடிக் கீழ்ப் பல்லோரும் ஏத்தப் பணிக்து செல்வர்'' என்று சிவபுராணத்தை முடித்தருளுகின் ருர் ஆசிரியர். இதனேத் தொடக்கத்திலேயே '' காதன் தாள் வாழ்க" என்று திருவாய் மலர்க் துள்ளமை உணர்த்தும். இத் திருமுறையின் இறுதி யிலும், '' எனக்கருளியவாறு ஆர் பெறு வார் அச்சோவே" என்று செப்பி வியப்பூட்டுகின்றமை யும் இதனேத் தெரிவுறுத்தும்.

மேலும், இம்முறையே உள்ளிடாகக் கொண்டு திருக்கோவையாரிலும் சுவாமிகளருளிச் செய்கின்ருர் திருக்கோவையார் *நூலி*ல் என்னைலாம். பாட்டாகெய '' திருவளர் தாமரை'' என்றதன் கண்ணும், ஐந்தும் கொண்ட தெய்வம் ஒளிர்கின்றதே என உரைக்கப்பட்டுள்ளகைம உய்த்துணரலாகும். சொற்களாலும் பொருத்தம் தோன்றமாறு இச் செய்யுளின்பால் குரு, தெய்வம் எனும் பதங்கள் அமைந்துள்ள விதம் அகம\$ிழ்வூட்டும் நிறத்தன வாம். எவ்வாற்ருனும் இவ்வெட்டாக் திருமுறை எட்டாத ஒன்றை எட்டவைப்பது குரு திருவருள் என்பதை, வெள்ளிடை மகூபோலும் அங்கை கெல்லிக் கணிபோலும் காட்டா நிற்றல் கற்றுக் களி*த்தற்குரியதாம்*. கோகழியாண்ட குருமணி <mark>தன்</mark> தாள் வாழ்க!

சாதன இயல்

ஒன்பதாம் சூத்திரம்

சாதன அனுட்டானம் (சிக்தித்தல்)

ஊனக்கண் பாச முணராப் பதியை ஞானக் கண்ணினிற் சிந்தை நாடி யுராத்துணேத் தேர்த்தெனப் பாச மொருவத் தண்ணிழலாம் பதிவிதி யெண்ணு மஞ்செழுத்தே.

### தொடர்புரை

எட்டாஞ் சூத்திரத்தில் சாதன அறிவு குருவால் வரும் என்று கூறப்பட்டது. இனி அந்தச் சாத னத்தை அநுட்டிக்கும் முறை இந்த ஒன்பதாம் சூத் திரத்தில் கூறப்பட வேண்டும். குருவாய் வந்து உபதேசிக்கக் கேட்ட உயிர், அவ்வுபதேசத்தைச் சிந்திக்கும் முறைவழிச் சிந்தித்தலினுல் அசுத்தத்தை கீக்கித் தன்னேப் பரிசுத்தப் படுத்து முறையை உணர்த்துதல் இச்சூத்திரத்தின் கருத்தாதலால் இயைபு உடையடுதன்ப. முன் சூத்திரத்தில் குருவால் ஞானம் கிகழும் எனக்கேட்டல் கூறப்பட்டது. இச் சூத்திரத்தில் அந்த ஞானத்தைச் சிந்திக்கும் முறை கூறப்படுகின்றது. இச்சூத்திரம் சி வ தரி சன ம் உணர்த்துவடுதனவும், ஆன்ம சுத்தியைக் கருத்துரை யாகக் கொண்டதெனவும் கூறுப. இந்திரியங்களேத் தன்னின்வேருகக் காண்டலால் அக்காட்சியே தன் குணைக் காண்டலாகிய ஆன்ம சுத்தியாம். காட்சி மூவகைப்படும். நிருவிகற்பக் காட்சி, சந்தேகக் காட்சி, தெளிவுக் காட்சி என்பன. இவை அதிதிவிர தர பக்குவிகளுக்குக் கேட்டமாத்திரத்தே உடனே நிகேழும். ஆனுல் ஏனேயோர்க்குக் கேட்டலாதி மூன் றும் படிப்படியாகத் தோன்றும்.

தத்தவங்களின் வேடுறெனத் தன்னேக் கண்டும் தன் உண்மை நிலேயை அறியாமையே நிருவிகேற்பக் காட்சியாம். தன் உண்மை நிலே அருளோடு பிரிப் பின்றி நிற்பதென அறிந்தும் அவ்வருளில் அடங்கா மல் அருளினும் கருவியினும் மாறிமாறிப் போக்கு வரத்தாய் நிற்றல் ஐயக் காட்சியாம். அருளில் அடங்கி அடிமையாய் நிற்றல் தெளிவுக் காட்சியாம். இவை தத்துவ ரூபம் முதல் சிவயோகம் ஈருகத் தசகாரியமாகக் கூறவும்படும்.

# பொழிப்புரை

துணேயின்றி அறியமுடியாத குறைபாட்டினே
உடைய பசு அறிவாலும், துணேயாகிய கருவி கரணங்
களினுல் உண்டாகிய ஏக தேசமாகிய பாச அறிவா
லும் பதியை அறியமுடியாது. அவ்விருவகை அறிவா
லும் அறியப்படாத மூதல்வனே அம் மூதல்வனுடைய
திருவடி ஞானத்தால் உயிராகிய தன்னறிவின்
கண்ணே ஆராய்ந்தறிக. அத் திருவடி ஞானத்தால்
முதல்வனே அறிவதோடு நிலம் முதல் நாதம் ஈருகிய
பாசக் கூட்டத்தைக் கானல் நீர்போலத் தோன்றிப்
பொய்யாக் கழியுமாறு கழிவதென்று அறிந்து அப்
பாசக் கூட்டத்தினின்றும் நீங்கவே. அத் திருவடி
ஞானமாகிய பதிஞானம் பிறவித் துயராகிய

வெப்பத்துக்குக் குளிர்ந்த நிழலாய் வெளிப்பட்டு விளங்கும். அவ்வாறு பாசத்தில் நின்றும் நீங்கித் திருவடி ஞானத்தைப் பெற்று அத் திருவடிஞானத் தால் முதல்வனேக் கண்ட காட்சி சலியாமல் நிலேத் தற்காகப் பாசத்தில் நீங்கி முதல்வணேயடைதலாகிய பொருளேத் தருகின்ற திரு ஐந்தெழுத்தை அறிந்து அப் பஞ்சாக்கரம் விதிப்படி செயிக்கப்படும்.

# கருத்துரை

முதல்வினத் திருவடி ஞானமெனும் பதிஞானத் தோல் அறியலாம். அக் காட்சி சலியாமல் நிலேப் பதற்குப் பஞ்சாக்கரம் விதிப்படி செபிக்கப்பட வேண்டும்.

### சூர்**ணி**கை

- உயிர் அரன் ஞானத்தெஞுலேயே அரணேக் காணும்.
- 2. உயிர் பாசத்திலே பற்றற்றுல் அரன் வெளிப்படுவான்.
- 3. பஞ்சாக்கர செபம் பண்ணிஞல் வாசண மலம்போம்.

#### விளக்கம்

பதி ஞானத்தால் பதியைக் காணவேண்டும். முதல்வன் பாச ஞானத்தாலும் அறியப்படான். பாச ஞானம் என்பது பாசமாகிய கருவிகளால் ஆன்மாவினிடத்தில் கிகழும் ஞானமாம். பசுஞான மென்பது தற்போத முஃனப்பால் ஆன்மாவினிடத்து கிகழும் ஞானமாம். பதிஞானமாவது பதியின் அரு ளால் ஆன்மாவ?னிடத்து ஙிகழும் ஞானமாகும். எனவே வாக்கிற்கும் மனத்திற்கும் எட்டாதவன் ஞானக் கண்ணிற்குப் பெறப்படுவன் என்பது கருத்தாம் அரன் திருவடி ஞானத்தால்தான் தன் கோயும் தலே வணேயுங் காண வேண்டும். அங்ஙனம் காணமுடிவது அரண் அருளால் ஆகும் கள்வன், வீட்டுக்குடையவனோ வசியம் பண்ணித் தன் வசமாக்கிக் கொண்ரடால் எல்லாப் பொருளும் அறியப் படுமாறு போல இறைவன், உயிரைப் பக்குவப்படுத்தித் தன் அருள்வழி ரிற்கச்செய்து சஞ்சித வினேகளேச் சோதி**த்**துத் திருவடி தருவன் பிரபஞ்சம் வன்னத்தை யொப்பது. ஞாண சொருபம் படிகம் கிகர்ப்பதாம். சிவ ஞானத்தை அநுபவ அறிவால் அறியலாமே யன்றி ஆ**ராய்**ச்சியறிவால் இத்தன்மைத்தென அறிய இயலாது. எல்லாப் புவனங்களும் அப்புவனங் களிலுள்ள அநுபவப் பொருள்களும் கக்கின சோறு போலக்கண்டு அருவருத்தல் வேண்டும். முதல்வன் ரிர்க்குணன். அதாவது சாத்துவிகம் முதலிய மூன்று குணங்களும் இல்லாதவன். ஒரு பொருளே விடுதல் மாத்திரம் பற்று தல் ஆகாது. பொருளே விடுதலோடு அப்பொருளின் பற்றினேயும் விடவேண்டும். பாம் பின்விடம் மக்திரகருடனுல் கீங்குவதுபோல அறிவில் பிரிப்பின்றித் தோன்றும் முதல்வஞல் உயிருடன் அநாத்யாகக்கூடி நின்ற ஆணவமலப்பற்றை விட்டு உயிர் நீங்கும். பஞ்சாக்கரமாவது, தூலபஞ்சாக் கரம், சூக்கும் பஞ்சாக்கரம், அதிசூக்கும் பஞ்சாக் கரம் என முத்திறப்படும். தூல பஞ்சாக்கரம்

க**ாரத்**தை முதலாக உடையது. திருவாசக நூ**லின்** தொடக்கம் இதுவே. சூக்கும் பஞ்சாக்கரம் சிகரத்தை முதலாக உடையது. ஒளவையார் பாட்டில் இது கூறப்ப**ட்டுள்ளது. ''சிவாய** நம**்' என்று** சி**ந்தித்** திருப்பார்க்கு அபாயம் ஒருநாளுமில்லே என்பது ஓளவை கூற்ரும். அதிசூக்கும் பஞ்சாக்கரம் நகர **ம**கரங்க**ள்** இரண்டுமின்றி மற்ற மூன்றெ**மு**த்*து*ம் முன்னும் பின்னும் மாறுதலால் ஐக்தெ**ழு**த்தாவது. இது சுகரத்தை முதலாக உடையது. இதற்கே காரண பஞ்சாக்கரமெனவும் மூத்தி பஞ்சாக்கர மெனவும் பெயர் உண்டு. பாசத்தை மீக்கி ஞானக் கண்ணுல் சிவத்தை நாடுவதே முத்தி பஞ்சாக்கரப் பொருள் ஆகும். இதுவே ஓதுமுறையும் ரிற்கு முறையும் என்பர். ''ஆசினவா நாப்பணடை**பா** தநுளிஞால் வாசியிடை நிற்கை வழக்கு" என்பது திருவருட்பயன் . இதன் உண்மைகளெல்லாம் குரு முகமாயறிதல் தக்கதாம். சுத்**தமா**ன **தமா**கிய **அ**றி வாற் கணித்தலே எண்ணுதலாம். உயிர்கள் பழக்க வாசனே தாக்கா திருத்தற்கு ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரத்தை விதிப்படி உச்சரிக்க வேண்டும். உடம்பினுள் இதயம் பூசைத் தானமாகும். உர்தி ஒமத்தானமாம். புரு வ கடு தியான த்தானம். கொல்லாமை – ஐம் பொறியடக்கல் – பொறை – அருள் – அறிவு – வாய்மை – தவம் – அன்பு – என்ற இவை அட்ட மலர்களாம். சிகரம் தற்பதப் பொருளது. துவம் பதப்பொருளது. வகரம் அசி பதப்பொருளது. சிவோகம் பாவனோயால் முதல்வன் விளங்கித் தோன் றுவன். சிகரம் பதிபைக் குறிப்பது. வைக் குறிப்பது. வகரம் அவ்விரண்டின் ஐக்குப கிலேயாகிய அருளேக் குறிப்பது ஆதலால் முத்தி பஞ்சாக்கரமே சித்தாக்த மகா வாக்கியமாம். முதல் வன் சாதன காலத்து இதயபங்கயத்தே விளங்கித் தோன்றுவன். கேரே அறியப்படாத இராகு கேதுக்கள் கிரகணகாலத்தில் சந்திர சூரியரிடத்தில் விளங்கித் தோன்றும். விறகினிடத்துக் கோலே நட்டுக்கடையின் அக்கினி விளங்கித் தோன்றும். அக்கினியைச் சேர்ந்த இரும்பு அக்கினியாம். முதல் வீணச் சார்ந்த ஆன்மாவும் சிவமாய் முதல்வனுக்கு அடிமையாம். விறகு போல்வது இதயம்; கோல் போல்வது பஞ்சாக்கரம்; கடைதல் தியானமாம். பாசத்தினிடத்து இறைவன் நிற்பதை விறகுவகம காட்டும். பசுவினிடம் முதல்வன் நிற்கும் தடத்த நிலேயை பாலில் கெய் உவமை பகரும். மாமணிச் சோதியான் என்பது இறைவன் சொரூப நிலே உணர்த்தும். இதயம் தாமரை போல்வது. இங்ஙனம் சாதன அநுட்டானம் இச்சூத்திரத்தில் விரிவாகக் கூறப்படுவதாகும். உட் பூசைமுறை இதுவாம் என்ப.

ஒன்பதாந் திருமுறை

# திருவிசைப்பா திருப்பல்லாண்டு

[ திருமாளிகைத் தேவராதியோர் ] கோயில் – பண் – பஞ்சமம்

ஒளிவளர் விளக்கே உலப்பிலா ஒன்றே உணர்வு சூழ் கடந்ததோ ருணர்வே தெளிவளர் பளிங்கின் திரள்மணிக் குன்றே சித்தத்துள் தித்திக்கும் தேனே



ஸ்ரீ திருமாளிகைத் தேவர்

அளிவளர் உள்ளத் தானந்தக் களியே அம்பல மாடரங் காக வெளிவளா தெய்வக் கூத்துகர் தாயைத் தொண்டனேன் விளம்புமா விளம்பே.

# **Gar**Lity

எட்டாம் நிருமுறையில் சாதன அறிவு குருவால் வருதல் உணர்த்தப்பட்டது. அந்தச் சாதன <u>அநுட்</u>டான மே ஒன்பதாக் இருமுறை உரைப்ப<u>க</u>. சாதன முறையில் சிந்தையொருமையே சிறப்பாக அமையவேண்டுவது. ஆதலால் இது சிக்டிக்கும் முறை கூறுவதாகும். அருளில் அடங்கி அடிமையாய் கிற்றலே சாதன அநுட்டிப்பு ஆகும். தெனிவுக் காட்சி எனவும் இஃது உரைக்கப்படும். சிவோகம் **பாவளே என்பது**ம் இதவாம். இந்த செதியி**வ**ோ ஓன்பதாக் திருமுறை உணர்த்துவதாகும். <u>இ</u>வ் வொன்பதாக் திருமுறையிலோப் பாடியருளியவர் தன்பதின்மர் ஆவர். அவருன்ளும் நிருமானிவ**க**த் கேவர் பாடலே முதற்கண் அமைக்குள்ளது. இது இதுவிசைப்பா எனப்படுவது. இறுநியில் சேக்தசூர் தருப்பல்லாண்டு வைக்கப்பட்டுள்ளது. கவோகம் பாவளேயைத் நிருமானிகைத் தேவர். நிருவிசைப்பாப் புலப்படுத்த. அத் தெனிவுக் காட்டு ஈலேவுத் றிருத்திலத் திருப்பல்லாண்டு திருந்த வுரைக்கின்ற கேன்னலாம்.

# பொழிப்புரை

தோதி குன்முத வினக்கே! சத்தப் பொருளான ஏகமே! பாச பசுவுணர்வுகட்கு எட்டாத பதி ஞாளத்துக் கண்ணேக இருப்பவரே! தெனிவுடையு (களங்கமற்ற) பளிங்கின் குவியல்போன்று வீளங்கும் மாணிக்க மலேயே! தியானிப்பவர் உள்ளத்தே இனிக்கும் தேன் போன்றவரே! அருள் பொருந்திய சிந்தையுள்ளே ஆனந்த ரசம் கசியுங் கனியே! தில்லே அம்பலத்தை நடன மேடையாகக் கொண்டு அவ் வெளியிலே முடிவிலாத் தெய்வ ஆடலே விரும்பிச் செய்யும் முதல்வரே! தேவரீரை அடியனேன் எங்ஙனம் உணர்வேன். அடியேனே வீளம்பச் செய்தற்குத் தேவரீரே காரணமாக கின்று வீளம்பவேண்டும்-

### பொருத்தம்

முதல்வனேப் பசு பாச ஞானங்களாற் காண இயலாது. பதிஞானமொன்ருனே அவனருளாற் காண இயலும் என்பர். இச் செய்தியை மேற் பாடனிலே உள்ள ''உணர்வு சூழ் கடந்ததோ ருணர்வே'' என்பதும் ''வினம்புமா வினம்பே'' என்பதும் உணர்த்துதல் காணவாம். மற்றும் இப் புதிக முழுதுமே, 'பணியுமா பணிபை — கருதோமா கருதே — உரைக்குமாறுரையே — நணுகுமா நணுகே — இசையுமாறிசையே—நுகருமா நுகரே—புணருமா புணரே — தொடருமா தொடரே — விரும்புமா விரும்பே — நின்யுமா நின்போ'' என்றே கூறிப் போதல் இக் கருத்தை வலியுறுத்தும். இதனுல் அரன் அருளாலன்றி ஆன்மாவின் செயலில்ஃல என்பதை காமறிதல் கூடும். ஞான சொரூபம் படிகம் நிகர்ப்பது என்பதனே இப் பாடலிலே '' தெளிவளர் பளிங்கு" என்ற இடம் தெரிவிக்கும். உடம்பிறுன்

இதயம் பூசனேத் தானமாமென்பது ''சித்தத்துள் தித்திக்கும்" என்பதனுல் விளங்கும். இறைவ னுடைய சொரூப ஙிலேயினேத் ''தெரள்மணரிக் குன்றே'' என்ற தொடர் அறிவித்து நிற்றல் காண லாகும். இதயத் தானத்தே இறைவனேக் கொல்லாமை யாதி மலர்களால் அருச்சிக்க வேண்டு மென்ற உட்பூசைச் செய்தியை ''அளி-(அருளுகைடமை) வளர் உள்ள த்து ஆனந்தக் க**னி**யே'' என்பது தெரிவிக்கும். ஆன்மாக்களே இறைவனே நடத்துகின்றுன் என்பதஃன ''அம்பலம் ஆடரங்காக வெளிவளர் தெய்வக் கூத்து உகேந்தாய்'' என இசைத் தாள்ளமையால் அறியலாம். பதி ஞான அநுபவத் தைத் ''தித்திக்கும் தேனே! ஆனர்தக் கணியே'' எ*ன்* ற தொடர்கள் தோன்றச் செ**ய்**யும். முதல்வ**னேச்** சார்ந்த ஆன்மா முதல்வனுக்கு அடிமை என்ற கருத் தினேத் 'தொண்டனேன்'' என்ற சொல்காட்டுகின்ற தெனஸ் தகும். ''உலப்பூலா ஒன்றே'' என்ற இடம் முத்தி பஞ்சாக்கரப் பொரு**ள**ேயும் மகா வாக்கியப் பொருளேயும் புலப்படுத்தல் உய்த்துணர்வார்க்கு விளங்கும். மேலும் இப் பதிக இறு தியிலும் '' ஈிறை கருணு நிலயமே" எனவும் சிவோக தெரிவிக்கப்படுதல் தேறலாகும். இத்தகை இன்ப நி*ணே நி*ணேத்திருத்தலே இம்மை — அழிவிலாப் போகம் என்பதை இத்திருமுறை இறு திப் பதிக ஆரம்ப மொழியாகிய ''மன்னுகதில்வே'' என்பதும், ·· அந்த**மி**ல் ஆனந்தச் சேந்தன் " என்ற ப**தின்** மூன்<sub>ரு</sub>ம் செய்யுட் கண்ணுள்ள கொடரும் தே**ற்று** கின்றன என்னலாம். இனி அடுத்த திருமுறை, பாச **ரீக்கம் கூறப் புகுவதென்**பதைக் குறிப்பிடு **முறையில்**  இவ்விறு திப் பதிகத்து இறு திக்கண் "ஆருயிர்மேல் பந்தம் பிரியப் பரிந்தவனே" என்றும் திருவாய் மலர்ந்தநுளியிருத்தல் கண்டு கழிபேருவகை எய்தற் பாலதாகும்.



# உண்மையதிகாரம் – பயனியல்

### பத்தாம் சூத்திரம்

பாச நீக்கம்

அவனே தானே யாகிய வக்கெறி யேக ஞகி யிறைபணி ஙிற்க மலமாயை தன்ஞெடு வல்விணே யின்றே.

### தொடர்புரை

ஏழாம் சூத்திரத்தில் சாதிக்கும் பொருளியல்பு புகலப்பட்டது. எட்டாம் சூத்திரத்திறுல் சாதி**த்து**ப் பெறப்படும் போருளியல்பு சா**ற்**றப்பட்டது. ஒ**ன்ப**தாம் சூத்திரத்தே சாதிக்குமாறு உணர்த்தப் பட்டது. இனி அச்சாதனத்தால் வரும் பயன் கூறப்படுகிறது. அப் பயன்களாவன பாசத்தை விடு தலும், சிவனே அடைதலும், சிவனே அடைந்த பின்னர்த் தேகம் இருக்குமளவும் பிராரத்துவ வாசனே தாக்காதிருத்தலும் என மூன்ரும். இம் மூன்றும் கூறுவது பயனியல். மற்றும், சுட்டுணர் விலைாகிய ஏகதேசக் காட்சி திருவைக்தெழுத்தின் உச்சரிப்பால் பற்றறக் கழியும். அதனுல் வருவது ஆன்மசுத்தி. இவ்வான்மசுத்தியை ஒன்பதாம் சூத் திரம் சொற்றது. ஆன்மசுத்தியின் பயன் பாசவீடு. இப் பாச நீக்கத்துக்காகச் சிந்தணேசெய்த பொருளேத் தெளிய உணர்த்துவது பத்தாம் சூத்திரமாகும். இது ஞானத்து யோகம் எனவும் படும். நிதித்தியாசனம் எனவும் கூறுப. சிவயோகமும் ஆம்.

### பொழிப்புரை

மேல் ஒன்பதாம் சூத்திரதுக்கூறியவாறு ஞானக் கண்ணுல் காணப்படும் அம்முதல்வன் பேத்த நிலே யில் உயிரோடு உடகுய் நீன்று உயிர் அறியும் வண் ணம் கான் அறிந்தும் அவ்வுயிருக்கு முதல்வன் இருக் கின்றுனென வேறு காணப்படாமல் உயிர்தானே அறிந்ததாக எண்ணும்படி அவ்வுயிரோடு ஒற்றுமைப் பட்டு நீன்றவாறுபோல. முத்தி நிலேயில் உயிர் அம் முதல்வனேடு உடகுய் நீன்று இன்பத்தை அனுபவித்தாலும் அனுபவிக்கின்ற தான் உண்டென வேறு காணப்படாமல் அம் முதல்வனேடு ஒற்றுமைப் பட்டு அம்முதல்வனேயாய் அவன் அருள்வழியாகிய இறைபணியில் வழுவாமல் நிற்பின், ஆணவ மலம் மாயா மலம் என்னும் இரண்டனேடு வலிய கன்ம மலமும் இல்லேயாய் ஒழியும்.

# கருத்துரை

பெத்த நிலேயில் முதல்வன் ஆன்மாவுடன் நின்ற மாதிரியே முத்தி நிலேயில் உயிர் முதல்வனேடு நின்ருல் ஆணவமாதியன இராமல் நீங்கும்

# சூர்**ணி**கை

- 1. **அர**ஹுடன் ஒன்றுகொகில்.
- 2. உன் தொழிலெல்லாம் அரன்பணி என்று கொள்

#### விளக்கம்

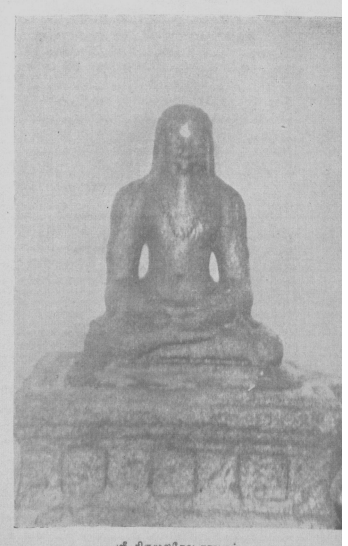
ஏகஞை ஒற்றுமைப் படுதல் அத்துவிதை சம்பந்த மேனப்படும். இவ்வொற்றுமைத் தன் மை பைக் குடாகாய மகாகாய ஒருமை முதல் ஆவும் ஆவும் போலாம் ஓப்புமை மாத்திரை வரையில் பதிஞன்கு வகையாகப் பிறர் கூறுவர், ஆனுல் அவ்வுவமைகளே இச் சூத்திரம் சொல்லவில்லே; பெத்த நிலேயில் முதல்வன் உயிரோடு கலந்திருத்தஃயே உவமையாகக் காட்டுகின்றது. அவ்வாறே முத்தி ரிலேயில் உயிர் சிவமாய் ஓற்றுமைப்பட்டு நிற்கும் என்பது இச் சூத் திரம். சாதனஞ் செய்யுங் காலத்து ஒருமைப் பாட்டிற்குக் கருட பாவண, தீயிரும்பு முதலிய உவமைகள் கூறப்பட்டன. முத்திக் காலத்து ஒருமை நீலேக்குப் பெத்தஙிலே **ஙிலேமையே உவ**மையாகக் காட்டப்பட்டது. கண்ணெளியும் ஆன்மபோதமும் என்ற உவமை வருஞ் சூத்திரத்தே கோட்டப்படும். எனவே, வேறுபாடும் முக்னப்பும் அற்று நிற்றலே சித்தாந்த முத்தி இலககணமாம். சிவனிடத் து ஏகணுகி நீன்முல்தான் ஆணவ மலம் நீங்கும். திருவடி யாகிய சிவானந்தம் விஃளயும். தான் ஒரு முகல் என்ற எண்ணம் உயீர்க்கிருக்கும் வரை சிவம் விளங்குவதில்லே உயிரேறிவு, தனு கரண புவன போகங்களுடன் கூடில் சிறிதாகும். திருவருளோடு கூடில் பேரறிவாய் விளங்கும். சஞ்சித **வினே** ஞாளுசாரியரால் அத்துவ சோதணே செய்யப்பட்ட போதே எரிசேர் வித்துப்போலக் கெட்டொழிந்தது. புராரத்துவமும் ஆகாமியமும் இரைபணி நிற்றலால் உடைற் புசிப்பாய் ஒழியும். உயிர்ப் புசிப்பாகி மறை பிறவிக்கு உயிருழாகா. ''அல்லல் என் செய்யும் அருவினே என் செயும் — தொல்லே வல்வினேத் தொண்டன்றுனென் செயும் — தில்ஃல மாநகர்ச் திற்றம்பலவனுர்க் *—* கெல்ஃவயில்**ல**தோ ரடிமை பூண்டே இக்கே'' என்பது ஸ்ரீ வோகீசப் பெருமா இர் திருவாக்காம். எனவே இலறபணியில் சலியோது சிற்றலே பாச மீக்கம் பயக்கும் என்பது துணிபாம்.

> பத்தாந் திருமுறை திருமந்திரம் ( தி ரு மூ லர் ) உபதேசம்

விண்ணின் றிழிந்து விணக்கீடாய் மெய்கொண்டு தண்ணின்ற தாளத் தலேக்காவல் முன்வைத்து உண்ணின் றுருக்கியொ ரொப்பிலா ஆனந்தக் கண்ணின்று காட்டிக் களிம்பு அறுத்தானே.

### தொடர்புரை

சாதன அநட்டானத்தை ஒன்பதாக் திருமுறை ஓதலுற்றமை காணப்பட்டது. ஒன்பதாக் திரு முறையின் இறுதியில் பத்தாக் திருமுறைக் கொரு தோற்றுவாய் செய்யப்பட்டது. அது, '' ஆருயிர் மேற்புக்தம் பிரியப் பரிக்தவன் '' என்னும் திருவாக் காகும். அங்ஙனமே பத்தாக் திரு முறை ஆன்மகோடிகள் பாசம் கீக்குமுறையினே உணர்த் துவதாக வேண்டும். திருமக்திரம் என்பதே பத்தாம் திருமுறை. இதனே அருளிச் செய்தவர் திருமூலர் ஆவர். ஒன்பதாக் திரு முறை இறு தியிலே பல்லாண்டு கூறப் படுதற்கேற்ப இக்த காயஞர் மூவா யிரம் யாண்டளவும் இருக்தாரென வரலாறு கூறுதல் காணலாம். அங்ஙனம் இவர் கீடிய காலம் இருக்த



ஸ்ரீ திருமூலதேவ நாயஞர்

தலம் திரு ஆது அடு துறையாகும். அதாவது பசுத் தன்மையாகிய பாச நீக்கம் செய்யும் தலமெனப் படுவதாம். திருமூலர் வாழ்க்கை வரலாற்றிலும் பசுக்கட்கிருந்த துயரமே போக்க இவர் முற்பட்டு மூலணுர் என்பது கூறப்படுகின்றது. எல்லாங் கருதிப் பார்க்குங்கால் ஆன்மகோடிகளின் பாச நீக்கத்துக்கான பாதையினேச் சொல்லாலும் செயலாலும் தெளிவித்தற்கே இவரது திருவாக் காகிய திருமுந்திரமும், தெய்விக வாழ்வும் அமைந்தன எனத் துணியலாம்.

மற்றும், திரு வாவடுதுறைப் பதியிலே அவ் வா தீன த்து 21 ஆவது குருமகா சக்கிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்ரமண்ய தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் *திருவரு* ளால் 31—5 — 1954 முதல் தொடங்கை நடைபெற்ற திருமந்திர மகாநாட்டிற்குத் திருக்கயிலாய பரம்பரைத் தருமபுர ஆதீனம் 25.ஆவது குருமகா சந்சிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பீரமணிய தேசிக ஞான சம்பந்த பரமாசாரிய சுவாமிகள் அளித்தருளிய ''வாழ்த்துரை'' நூலிலே ஒன்பதாம் இதழிலே பத்தாக் திருமுறை என்னும் பத்கியிலே '' அத்தகு சிறப்புடைய ...... உணேர்த்திகின்றது " என்னும் திருவாக்கின கத்தே சைவக் திருமுறைகளுள் பத்தா ். வதாசத் திகழ்கின்ற திருமந்திர நூல் சிவஞான போதத்தன் 10 ஆவது சூத்திரப் பொருளுடைய தெனத் திருவாய் மலர்ந்திருத்தல் காணலாம். எனவே தாம் சிவயோகியாராக வாழ்ந்து திருமூல தேவர் சிவயோக நிலேயினே நூலாலும் உபகரித்துப் போயினர் என்பது தெளியலாம். '' நண்று கண்டோய் அதை நமச்சிவாயக் கணி" என்று தெளிந்தோதியு இத் திருமூலஞர் அருளிச் செய்த தமிழ் மூவாயிரம் என்பர்; மக்திரம் முக்நூறு என்பர்; உபதேசம் முப்பது என்பர். இம் முப்பதும் செம்பொருள் செப்புவனவாம். இம் முப்பதே முக்நூருகவும் மூவாயிரமாகவும் வீரிக்கப்பட்டுளதெனக் கோடலும் அமையும். பாச நீக்கமே ஆன்மசுத்தியாம். இச் செய்தமே இக் நூலில் உபதேசப் பகுதியில் முதற் பாடல் காட்டுகின்றமையின் இப் பாடல் சண்டைக் குக்கோட்டாகத் தரப்பட்டுள்ளது.

# பொழிப்புரை

பராரத வெளியினின்றும் வெளிப்பட்டு அடிய னேன் வீணேக்கீடாக மெய்கொண்டாங்கு தாமும் மானிட உடம்புகொண்டு எழுந்தருளி வந்து (அ) (அடியேனுடைய பெத்த நீலேயிலே வீணீக்கீடான அடியேனுடம்பீணே இடமாகக்கொண்டிருந்து) உலக மெல்லாம் ஒடுங்குதற்கும் மீளத் தோன்றுதற்கும் காரணமாக நீன்ற தன்னுடைய திருவடியைக் காப்பாக என் புன்தலேமேல் சூட்டி, என்றுள்ளே அறிவுக் கறிவாக விளங்கி நின்று தற்போதத்தைக் கரையச்செய்து ஓருவமானமுமில்லாத ஆனந்தத்தைக் கொள்ள வல்லதாகிய சிவஞானமாகிய கண்ணினே உதவியருளி எமது ஆணவமாதிய களிம்பு நீங்கச் செய்தருளினுன்.

# பொருத்தம்

குறையுணர்வாகிய பசு அறிவாலும் பாச அறிவாலும் உணரப்படாதவன் முதல்வன் என்பதை இப் பாடலிலே உள்ள ''விண்ணின்றிழிந்து'' என்று தொடர் தெரிவுறுத்தும். தத்துவாதீதகை முதல்வ னிருத்தமே 'விண்' என்னுஞ்சொல் சுட்டிரிற்பதாகும். முதல்வனே அவனது திருவடி ஞானத்தால் அறிக என்னு மிக்கருத்து ''தண்ணின்ற தானே'' என்ற இடத்தால் அறியப்படும். சஞ்சிதமெல்லாம் பற்றறக் கழிந்தொழிதலேத் '' தலேக்காவல் முன் வைத்து '' என்பதால் உணரலாகும். பிராரத்தோவமும் ஆகாமியமும் உயிருழாகாதொழிதல் ''உண்ணின் றூருக்<sup>டி</sup>" என்*ப*தனுல் புலப்படும். இறைவன் பெத்த நிஃயில் உயிரேயாய் உடனின்ற நிஃயிணே ''வூ'ணேக்கீடாய் மெய்]காண்டை'' என்ற *தொடைரா*ல் ஊகிக்கலாகும். முத்தி நிலேயில் உயிர் முதவ்விேணுடு உடனு இறைவழி நிற்றவே ''உண்ணின்றுருக்கிக் கண்ணின்று காட்டி'' என்ற இடமும் அதன் கண்ணமைந்துள்ள பிறவினேச் சொற்களும் வெளிப்படுத்தும். அருணிலே அடைந்தாரைக் காத் தளித்தல் முதல்வன் கடமையாதஃயும் மேற்குறித்த சொற்கள் தெரிவிக்கும் தகையன. அத்துவிதக் கலப்பிகுகைக் ''கண்ணின்று காட்டி'' என்ற இடம் தெரிவிக்குமியல்புடையது. பூரண நிலேயில் விசார மற்றுத் தூங்கு தலே ''ஓர் ஒப்பிலா ஆனர்தம்'' என்ற தொடரால் அறியலாகும். அங்ஙனம் தூங்கு வார்க்குப் பிரபஞ்சத்தாக்குதல் இல்லே; விருப்பு வெறுப்பில்லே. ஆகவே மறுமைக்குக் காரண மான விணேயும் ஏருது. இச் செய்திகளேத் தொகுத் தாக் '' களிம்பறுத்தான் '' என்ற இடம் உணர்த்தும். களிம்புச் சொல் சிறப்புவகையால் ஆணவத்தைக் குறிப்பதோடு பொதுவகையால் மாயை கண்மங்களே யும் சுட்டும் என்னலாம். ''செல்லடியே நெருக்கித்

திற**ம்**பாது சேர்ந்தவர்க்குச் சித்தி — செய்வான் '' என்ற மேற்கோளும் ஈங்குப் பொருந்துவதாம். மற்றும் இவ்வுபதேசப் பகு இயின் முப்பதாம் பாடல் சிவயோக நிஃயினேப் ''போதந்தரும்'' எனவும் ஆன்ம சுத்தி அடைந்தாரைப் "போதந்தனில் வைத்துப் புண்ணியராயிஞோ்'' எனக் கூறித் தெளிவு செய்த லும் காணலாம். அன்றியும், இத் திருமுறை பாச கீக்க**ம் உ**ணர்த்துவ தென்பதை **இ**றுதிப்பா**டலா**ன ''வாழ்கவே'' எனத் தொடங்கும் பாடலில் இறுதி யில் ''மலமிலான் பாதம்'' என்ற தொடர் நின்று தெரிவித்தலும் காணலாம். மேலும் பதினேராம் திருமுறை சிவபிரான் திருவடி பற்று தலாகிய சிவப் பேறு கூற இருப்பதென்பதை உபதேசப் பகுதி இறு திப் பாடல் ''போயடைக்தார் விண்ணே'' எனவும், இத்திருமுறை இறுதிப் பா**ட**ல் மெய்<del>ஞ்</del> ஞானத் தவன் தாள் '' எனவும், "திருவடி '' எனவும், "பதம்" எனவும், "பாதம்" எனவும் கூறி இணப் பூ**ட்டல்** சிக்தைக்கு இனிக்கு**ம் விருக்தா**ம். இங்ஙன மாகப் பத்தார் திருமுறை பத்தாஞ் சூத்திரக் கருத் பேதாடு பிணோக்தொழுகல் காணாக் காணப் பெரிதும் இன்பம் தரும்.

#### பயவியல்

### பதினேராஞ் சூத்திரம்

#### சிவப்பேறு

காணுங் கண்ணுக்குக் காட்டு முளம்போற் காண வுள்ளத்தைக் கண்டு காட்டலின் அயரா அன்பி னரன்கழல் செலுமே.

## தொடர்புரை

பத்தாம் சூத்திரத்திலே சாதனத்தால் விளேயும் பயன் இரண்டினுள் பாசநீக்கம் பற்றிக் கூறப்பட் டது. பாசப்பற்று ரீக்கத்தின்பொருட்டு இடையருது சிவபெருமான் திருவடியைப் பற்றுவது அடுத்து நிற்கும் பயணுகும். இதனேச் சிவப்பேறு என்பர். இது இச் சூத்திரத்தால் உணர்த்தப்படுவது. அகத்தில் சிவபெருமானுடு ஒற்றுமைப் பட்டு ஏகளுக நிற்கவேண்டும். புறத்தில் பிராரத்தம் தாக்காவண்ணம் இறைபணி நிற்கவேண்டும். இவ் விரண்டும் புரிவார்க்குத் தனக்கெனச் செயலில்லே. ஆகையால், முதல்வனுடன் உயிர் கலந்து நிற்கும் போது முதல்வன் அருளுடன் உயிரின் அறிவு இச்சை செயல் மூன்றும் கலந்துநின்று தொழிற்ப′டும். இதன் பயனே பாச நீக்கமும் சிவப்பே**றம்**. இவ**ற்றுள்** பாச கீக்கம் பத்தாம் சூத்திரத்திற் பகரப்பட்டமை யால் சிவப்பேறு எனப்படும் நிட்டையின் இயல்பு இப் பதினேராம் சூத்திரத்தே கூறப்படுகின்றது. ஏகணுகி இறைபணி நிற்பதால் நிக**ம்**வது **அ**ரு**ள்**  விளைக்கமாகுப்- இதனுல் சக ஒளி மட்டும் வூளங்கும்-சுகம் விளங்காது. பரம சுகம் விளங்கவேண்டித் திருவடி அடைதல் கூறப்படுகின்றது இச் சூத்திரத் தேல். ''மாசில் வீணேயும்'' என்ற திருநாவுக்கரசர் திருவாக்குத் திருவடி சுகம் தருமென்பதைத் தெரிவிப்பதாகும். ஆகவே பாச நீக்கத்தால் உண் டாவது அருள்விளக்கமேயாகும். அருள் விளக்கம் என்பது முதல்வோவுக்குறித் தான் தனித்திருப்ப தில்ஸே எனவும், முதல்வன் செயலே இன்றித் செயலில்லே எனவும் காண்பதாகும். இச்சை தொழிற்படுவ தில்லே. ஆணுல் ஆனந்த விளக்கம் என்பது முதல்வன் உடனுய் நின்று அறிவீப்பதோடு தனக்காக அறிந்தும் வரும் பேரு தவியை நினே ந்து அவனிடம் அன்புமீதூர அவ் வன்புமிகு தியால் அவனுடன் கலந்து அழுந்துத லாகும். அதாவது, அழுந்துங்கால், அறிவு இச்சை செயல் மூன்றும் தொழிற்படுவதாம். அருள் விளக்கம் ஆனந்த விளக்கத்துக்கு அடிப்படை என் பது இதனுல் விளங்கும். எனவே இச் சூத்திரம் பரமசிவனது சீபாதங்களே அணேயுமாறு கூறுகிற தெனக் கோடல் வேண்டும். சீவன் முத்திரிலே கூறுவதன்று.

# பொழிப்புரை

கண்ணுனது உருவத்தைக் காணவேண்டுமாயின் உயிர் காட்டினுலன்றிக் காணமுடியாது. உயிர் காட்டக் காணும் இயல்புடைய கண், உருவத்தைக் காண்பதற்கும் அக்கண்ணேடு உயிர் கலந்துகின்று காணவேண்டும். கண்ணுக்கு உருவத்தைக் காட்டி யும் கண்ணேடு கலந்து இன்று உருவத்தைக் கண்டும் வரு இன்ற உயிர்போல,——அறிவிக்க அறியுந் தன்மையுள்ள உயிருக்குப் பொருளேயறியும்படி முதல்வன் அவ்வுயிரோடு கலந்து இன்று அறிவித்தும் அறிந்தும் வருவன். ஆகையால், கலந்து இற்கும் அந்த அத்துவித இலேயை மறவாமல் உறு தியாகக் கொண்டு அன்பு செய்யவேண்டும். அவ்வன்பினு கேயே அம் முதல்வன் திருவடியாகிய சிவானந்த அநுபூதியை உயிர் கூடும்.

### கருத்துரை

சிவத்தின் அத்துவித உதவியை உறுதியாகப் பற்றி உயிரானது அயராமையாலாடிய ஆன்பு செலுத்திறைல், முதல்வன் திருவடியாகிய சிவானந்த அநுபூதியை எய்தும்

# சூர்ணிகை

- ஞானிக்கு வருகிற விடயங்களே அரனே அநுபவிப்பன்.
- 2. அரணோ மறவாமல் அன்பு இருந்தால் அவ னிடத்தில் ஐக்கியமாய்ப் போவான்.

#### விளக்கம்

கண், உயிரறிவின் தூக்ணயில்லாமல் உரு வத்தைக்காணமாட்டாது. உயிரின் அறிவும், கண் ஒளியும் கலத்தலால் உருவம் காணப்படுகின்றது. அப்போது, உயிரறிவானது தன்னறி வென வும் கண்டுணுளி எனவும் பிரிப்பின்றி நிற்கும். கணை ணனினுடைய காணுதற்டுெழிலும் உயிரி **னுடை**ய காணுத**ற்**ருெழிலும் ஒன்றை யொ**ன்ற**ு விடாது அத்துவிதமாக இரண்டும் ஒன்ருகவே கிகழும். அதுபோல,—முதல்வணேயின்றித் தனித்து கில்**லாத உயி**ர், ஒரு பொருளே **அ**றியும் போது முதல் வனுடைய சிற்சத்தியானது உயிரின் அறிவோடு கலந்து, முதல்வணுகிய தன்னறிவென்றும் உயிரின் அ**றிவென் நாம்** பிரிப்பின் றி உடனுய் ரி **ந்**கு**ம்**. எனவே உயிரின் அறிவும் முதல்வனறிவும் ஒன்றக்கையொன்று அத்துவிதமாகி இரண்டும் ஒன்ருகவே கிகழும். இவ்வாறு காட்டியும் கண்டும் வநுகின்ற முதல்வனுபகாரம் பெத்தம் முத்தி இரண்டினும் ஒரு தன்மையாய் நிகழும். ஆதலால், ஏகணுகி இறைபணி கிற்கும் உயிர், முதல்வன் இங்ஙனம் அத்துவிதமாய்க் கலந்து நின்று காட்டியும் கண்டும் வரும் உரிமையை கோக்க கோக்க முதல்வனிடத்து அன்பு மீதூரப் பெறும். அப்போது அவ்விச்சையே பேரின்பமாக விளங்கித்தோன்றும், அதஃன உயிர் அனுபவிக்கும். எனவே, அத்துவிதமாய் சிற்கும் உரிமையை சோக்கு தலால் அறிவின் தொழிலும் — இச்சை யதிகப்படு தலால் இச்சையின் தொழிலும் — பேரானந்தத்தை அனுபவித்தலால் செயலாகிய கிரியையின் தொழி **து**ம் <sup>ந</sup>கைமும் என்பது பெறப்படும். இதனுல் அறிவு இச்சை செயல்கள் முத்தி கிலேயினும் தொழிற்படு மென்பதாயிற்று. தொழிற்படினும் தொழிற்பட்ட தாகப் பிரித்தறியவாராது. இது ரின்மலதுரியாதித நிலே எனப்படுவதாம்.

ஒரு பொருள் குணமென்றும் குணியென்றும் இருதன்மைப்பட்டு சிற்பதும்—இரண்டு பொருள்கள் பிரிக்கமுடியாக் சலப்பிறுல் ஒரு தன்கைமைப்பட்டு நிற் பதும் எனத் தாதான்மியம் இருவகைப்படும். அக் கிணி பொருளால் ஒன்றுகும். ஆயிறும் அக்கினி என் றும் குடு என்றும் இரு தன்மைப்பட்டு நெற்கும். கண் தேறைளியும் ஆன்மாவின் அறிவும் பொருளால் இரண் டாம். ஆணுல், .பிரிக்க முடியாமையால் ஒருதன் மைப்பட்டு ரிற்பதாம். இந்த இரண்டுவித ஒருமை களுள், குணகுணியின் சம்பந்தம் தாதான்மியம் எனப்படும். இரு பொருள்களின் சம்பந்தம் அத்து விதம் எனப்படும். இதன்படி, முற்றறிவும் முற் தொழிலுமுடையே சிவமும், சிற்றறிவும் சிறு தொழிலுமுடைய ஆன்மாவும் வேறுவேருன அறிவும் தொழிலுமுடைய பேதப் பொருள்களாயினும் பிரிக்க முடியாத கலக்து கிற்றல்பற்றிப் பேதப்போருள்கள் இரண்டும் தம்முள் அபேதமாதற்குரிய சம்பக்த விடூசடமே சத்த அத்துவிதம் எனப்படும். இதனோ '' அறிவு ஒளிடோல் பிரிவரும் அத்துவிதம்'' என்பர்.

முதல்வனுடைய காணுமுபகாரத்தை இன்றி உயிர் ஒன்றையும் காணமுடியாது. இதனோ '' அறிவானும் தானே : அறிவிப்பான் தானே ; அறிவாய் அறிகின் ருன் தானே' எனக் காரைக்காலம்மையார் அற்புதத் திருவக்தாதி கூறும். காணும் உபகாரம் முன்னே விகழ்வது, காட்டும் உபகாரம் பின்னேயது. பெத்தத் தினும் அத்துவிதமாய் சிற்றல் கிகழினும் விளங்குவ தில்லே. முத்தி கிலேயின் நன்கு விளங்கும். முதல்வன் காணும் உபகாரத்தைச் செய்வன். முத்தியிலும் முதல்வன் உடனின்று உணருவன். முத்தியில் முதல் வன் உயிருடன் ஒன்ருய் கிற்றல்பற்றி உயிரின் அறி வோடு கலந்து சின்று, வேருய் கிற்றல் பற்றிச் சிவ போகமாய் விளங்கித்தோன்றி, உடனுய் நிற்றல் பற்றி அச்சிவபோகத்தை உயிரின் அறிவோடு உட னின்று அறிவன்.

இவ்வத்துவித நிலேயை மறவாது பத்தி செய்தால் முதல்வன் திருவடி கூடுதலாகிய கிட்டை கூடும்-பத்தி என்பது பரமுத்தி நிஃவைபினும் உண்டு. சீவன் முத்த நிஃயினும் வேண்டுவகே- ''ஈறிலாப் பதங்கள் யாவையுங் கடந்த இன்பமே என்னுடை அன்பே என்பது திருவாசகம். பத்தி செய்தால் திருவடியடைதல் உடும். பரமுத்தி என்பது சாதனம் முற்றும் பெற்றபொழுகே உண்டாம். உடம்பு கீங்கிய**ின்**னே வூ*ள*வது என்பதில்லே மறவா*து* பத்தி செய்தால் அப்பொழுதே திருவடி அடைதல் கூடும். காந்தம் இரும்பை இழுத்துக்கொள்ளும். இரும்பின் தன்மை அடையாது. முதல்வன் உயிரை இழுத்துக்கொள்வதால் உயிரின் தன்மையாகவாவது, உயிரின் தன்மை முதல்வன் தன்மையாகிய இரு தன்மையாகவாவது வேறுபடுதனில்லே. மலம் அனுதி யாயினும் நீக்கப்படும். பக்குவத்துக் கேற்பப் படிப் படியாய் ரீக்கப்படும். மலம் கசித்தல் என்பது மலத்திறுடைய மறைத்தற் சத்தி மடங்கிக் கீழ்ப் படுதலாம். '' நல்ல சிவமுத்தியின்கண் பெத்தான் மாவை கணுகி ரிற்கும்; ஆதலால் நாசமும் இன்ரும்" என்பேர் வழி நூலாசிரியார்.

பதிஞேராம் திருமுறை

(நாற்பது பிரபந்தங்கள் கொண்டது)

[ திருவாலவாயுடையார் முதல் பன்னிருவர் ]

*த*ருவாலவாயுடையார் அரு**ளிய** திருமுகப் பாசுரம்

மதிமலி புரிசை மாடக் கூடற்
பதிமிசை நிலவும் பானிற வரிச்சிறை
அன்னம் பயில்பொழி லால வாயின்
மன்னிய சிவன்யாம் மொழிதரு மாற்றம்
பருவக் கொண்மூப் படியெனப் பாவலர்க்
குரிமையி னுரிமையி னுதவி யொளிதிகழ்
குருமா மதிபுரை குலவிய குடைக்கீழ்ச்
செருமா வுகைக்கும் சேரலன் காண்க;
பண்பால் யாழ்வல பாண பத்திரன்
தன்போல் என்பால் அன்பன் தன்பால்
காண்பது கருதிப் போந்தனன்
மாண்பொருள் கொடுத்து வரவிடுப் பதுவே.

# தொடர்புரை

பத்தாம் திருமுறையின் உபதேசப் பகு தி முதற் றிரு மக்திரம் சாதனத்தால் விளேயும் பயன்கள் இரண்டனுள் பாச நீக்கத்தைக் ''களிம்பறுத்தல்" என்னும் தொடரால் சொற்றது. அப்பால் வினேய வேண்டும் பயன் பாசம் பற்றதுகையாகிய திருவடிப் பேரும். இத**்னப் பத்தாம்** திருமுறை இறுதிப் பாடல் ''மலமிலான் பாதம்'' என்ற தொடரால் தோற்றுவாயும் செய்தது. ஆகலால், இச் சிவப் பேறே பத்னேராம் திருமுறை கூற கிற்பது. அகைத்தும் புறத்தும் இறைவனேடு உயிர் ஒன்றுபட்டு ஒழுகிஞுல் பாச நீக்கமும் சிவப்பேறும் உண்டாம். திருவடிப் பேறே சிவப்பேறு அல்லதை ிட்டை எனப் படும். அறிவாலும் தொழிலாலும் ஒன்றுபட்டுக் கிடக்குமுயிர் இச்சையாலும் ஒன்றுபடுதலே சிவானந்தம் பயப்பது. அதாவது அயரா அன்பு மீதூரப்பெற்ற உயிருக்குப் பெத்த முத்தி இரண் டினும் இன்பெலாம் முதல்வனே வினோப்ப வரும்∙ எனவே, பரமனது சீபாதங்களே அணேக்தாரைப் பற்றிய எவ் வீஷயத்தையும் சிவமே பார்த்துக் கொள்ளும் என்பது துணிபாம். ''சிவனும் இவன் செய்து எல்லாம் என் செய்தி என்றும், இவனுக்குச் செய்தது எனக்குச் செய்தது என்றும் பவமகல உடனுகி நின்று கொள்வன்" என்பர் சித்தியாரி ஆம்.

மதுரைப்பதியின் பாண்டிய மன்னன் அவைக் களத்து இசைப் புலவன் பாணபத்திரன். சிவ பக்தி மிக்கவன். இவனுக்குப் பாசமாக முளேத்தவன் ஏமநாதன். பாணபத்திரன் சாதனத்துக்கு மகிழ்ந்த சிவபெருமான் ஏமநாதனே இசையால் வென்று நீங்கச் செய்தான். பாணபத்திரன் துயர் ஒழியப் பெற்றது. இங்ஙனம் தன்பொருட்டுதவியவன் முதல்வன் என்பதைப் பத்திரன் தெரிந்தான். அன்று தொட்டு அரண்மனே அலுவவேயும் விட்டான். சிவனுக்கே இசை பா.டி உள்ளமொன்ருஞன். இதனேயே அயரா அன்புடைமை என்னலாம். இச்



மதுரை வெள்ளியம்பலவாணர்

செய்தியைப் ''பணிமதி மருமான் கோயிற்பாணிசைக் கிழமை ரீத்துக் குனிமதி மிலேர்த ராதன் கோயில் முப்போதும் எய்திக்கனிமதி அன்பின் பாடும் கடப் படு கியமம் பூணடான்" என்னும் திருவினாயாடற் பாட்டுத் தெரிவிக்கும் பத்திரன் இலம்பா டெய்தினன். கூடற்பிரான் பொறுக்கலாற்ருராகிப் பாண்டியன் பொருளெல்லாம் கவர்ந்தளித்துக் காத்த லாஞர். இங்குப் பொறுப்பெல்லாம் சிவனதாயி னமையும் அச்சிவன் தருபோகத்தே பாணபத் திரன் அழுந்தி யுவந்தமையும் காணல் தக்கதாம். இதனேப் ''பாண் செல்வன் உவகைமாகடலில் ஆழ்ந்தான்'' என்பதா லறியலாம். பாண்டியன் செல்வமெல்லாம் கவரப்பட்டன. இனிக் கவர்ந்து பாணருக்களிக்கப் பொருளில்2ல. அப்போதும் பரமன் பத்திரரைக் கைவிட்டனரிலர். சேர வேந்தராகிய சேரமான் பெருமாளார்க்கு ஒரு திருமுகம் பாணர்பால் தந்தனுப்**பின**ன். இங்ஙன**ம் மு**தல்வன் மேற் கொண்ட செயலே பெத்தத்தும் போகமளிப்பவன் என்பதை உணர்த்தும். பெத்த நிலேயிலே இங்ஙனம் தன்பரமாக் கொள்பவன் முத்திக் கண்ணும் சிவ போகத் தழுந்துவிப்பன் என்பதைத் தடையறக் காட் டும். பத்திரன்கொண்ட அயரா அன்பால் முதல்வ னது அறிவிச்சை செயல்களும் பத்திரன் அறிவிச்சை செயல்களும் ஒன்றுபட்டமை விளேந்த தென்னலாம். மேலும். வளர்பிறைச் சந்திரன் நாட்கு நாள் இரு ளொழிப்பது போன்று மலகீக்கம் முதல்வனுல் கிகழு மென்பதையும் சிவபெருமான் செய்கை காட்டும். மற் றாம். இப்பதினேராக் திருமுறையில் அயரா அன்பர் பாடல்களே பெரும்பான்மை அமைந்திருத்தலும் காணவாம். இறவாத இன்ப அன்பு நயந்த காரைக்கா லம்மையார் பாடல்களும் இதன்பாலுள. அன்பால் செருமா உகைத்த சேரலன் பாடல்களும் இதன்கண் உள. திருமுருகாற்றுப்படை, கண்ணப்பதேவர் கதை, வரகுணன் வரலாருதிய எல்லாம் பெரிய அன்பின் செயஃயை உணர்த்துவன. இவ்வெல்லாம் இப்பதி னேராம் திருமுறைக்கண்ணே இருத்தல் காணலாம். இங்ஙனம் அரன்கழல் செல்லும் செய்திகூறும் திறத்தால் இத்திருமுறை முன்னதோடு இயைபு கொண்டு நிற்றல் தெரியலாம்.

# பொழிப்புரை

சந்தரன் அளாவும் மதில் சூழ்ந்த நான்மாடக் கூடற் பதியிலே உள்ள பால்போன்ற வரியமைந்த சிறகுகளேயுடைய அன்னப் பறவைகள் தங்கியுள்ள சேல் சூழம் ஆலவாயின் எழுந்தருளியுள்ள சிவ பெருமான் விடுக்கும் செய்தியாவது. பருவகாலத்து மேகம்போலும் பாவலர்க்கு உரிமை மிக உதவி புரிந்து, பிரகாசம் பொருந்திய நிறமுடைய திறந்த சந்திரணேயொத்த குடையின் கீழே இருந்து, போர்த் திறமுடைய குதிரையின் சீழே இருந்து, போர்த் திறமுடைய குதிரையின்ச் செலுத்தும் சேர நர பாலன், காண்பாகுக. பண்ணின் பாகுபாடறிந்த யாழிசையில் வல்ல பாணபத்திரன் இத் திருமுகத் தோடு தங்களிடம் காண்பது கருதி வருகின்முன்அவன் உம்மைப்போலவே என்னிடம் அன்பு பூண்டவன். ஆதலால், மாண்பொருள் அனித்து அவின் உடனே இங்குவர விடுவீராக!

#### பொருத்தம்

பாணபத்**திரன் அ**றிவிச்சை செய**ெலல்லாம்** முதல்வன் அறிவாதியவற்றுளே ஒன்றுப**்**டுக்கிடக்

தமை இப்பாசுரம் தெரிவிக்கும் தகையது. பெத்தத் தினும் காட்டியும் கண்டும் வருகின்ற முதல்வனுப காரத்தை ''மாண்பொருள் கொடுத்து வரவிடுப்பதுவே'' என்ற வாசகம் உணர்த்தும். இத துள் முத்திக் கண்ணும் முதல்வன் இங்ஙனம் புரி தஃ ''மாண்'' என்ற சொல்லும், "வரவிடுப்பதுவே" என்ற சொல்லும் தெரிவிக்கும். முதல்வன்பால் உயிர்க்கு அயரா அன்பு நிகழவேண்டு மென்பதைப் · பாணபத்திரன் தன்போல் என்பால் அன்ப**ன்'**' என்ற பெருமானுரை உணர்த்தா கிற்றல் காணலாம். ''வரவிடுப்பது'' என்ற சொல் சுத்த அத்து வித முத்திக்'குறிப்புடைமை ஒர்தற் குரியது. '' தன் போலன்பன் '' என்பது தாதான்மியம் தெரிவிப்ப தாகும். உயிர் அரன் கழலடைத‰, "மதி**மலி** புரிகச'' என்னும் தொடரும் காட்டும், முதல்வ னுதவி கைம்மாறு கருதாதென்பதைப் 'பருவக்கொண் முப்படிஎன'' என்பதஞுலறியலாம். "ஆலவாயின் மன்னிய சிவன்" என்பத முத்தியிலும் முதல்வன் ஒன்ருய் வேருய் உடனுய் கிற்றவேப் புலப்படுத்தும் துகையது. தன்வழி நிற்பார் பரபோகமேவுவர் என்பதைச் ''செருமா உலைகக்கும் சேரலன்'' என்ற குறிப்புத் தெரிக்கும். சேரமான் பெருமாள் காயனர் சுந்தர மூர் த்திகளுடன் செருமாவுகை த்துத்திருக்கயிலே இவ்வாறு பாணபத்திரர் சேர்ந்தமை வரலாறு. முதல்வன் வழி ரின்ற தன்மையைச் சேக்கிறாரும் போற்றியுள்ளார். பரமன் உதவியருளிய சிறப்பினேக் கல்லாடத்தும், '' மதிமலி புரிசைத் திருமுகங் கூறி – அன்புருத் தரித்த இன்பிசைப் பாணன் *– பெற கி இ* கொடுக்கென உறவிடுத்தளுளிய — — மாதவர் வழுத்தும் கூடற் கிறைவன்" எனப் போற்றப்பட்டுள்ளமை காண லாம். இங்ஙனம் பதிஞோரம் திருமுறையின் முதற் பாடலான இது, இறைபுரி செயலாகவே கிகழ்ந்து, பதிஞோருஞ் சூத்திரக் கருத்தோடு பொருத்தமுற நடத்தல் இனித்தம் பயப்பதாகும். மற்றும் இத் திருமுறை இறுதிப் பாடல், "உபாயம் மற்றுள்ளன வேண்டோமால்" என்பதும், "நாவீனுக் கரை சடி நனினம் வைத்து" என்பதும் அடுத்த பன்னிரண் டாம் திருமுறை அடியார் வழிபாட்டுத் திறம் கூற லுறுவதைத் தோற்றுவித்து கிற்றலும் காணலாம்.



#### பயவியல்

### பன்னிரண்டாஞ் சூத்திரம்

அணே ந்தோரியல்பு

செம்மலர் கோன்ருள் சேர லொட்டா அம்மலங் கழீஇ அள்பரொடு மரீஇ மாலற கேய மலிக்தவர் வேடமும் ஆலயக் தானும் அரனெனத் தொழுமே.

#### தொடர்புரை

பதினேராம் சூத்திரம் சிவப்பேறு கூறியது. அப்பேறு பெற்ற ஞானிகள் உடம்போடு கூடியிருக் கும் வரையில் எவ்வாருெழுகுவர் என்பதை இப் பன்னிரண்டாம் — இறுதிச் சூத்திரம் இசைக் இடைவிடாத அன்பு பூண்டு திருவடி அடைந்து வீட்டை கூடிய முத்தர்க்குப் பிராரத்துவ அனுபவங் காரணமாக ரிட்டை அப்போது **பி**ரபஞ்சத்தை கோக்க ക‱വ*മൂവ്*ം நேரும். இங்ஙனம் நேருகையில் சீவன் முத்திரிலே எய்தியவர் ஆவர். அப்போது அவரது அறிவு இச்சை செயல்கள் ஓரொரு சமயம் புறத்திற் செல்லும். அப்படிச் செல்லும்போது இன்னின்ன இடத்திற் செல்லும் என்பதை இச் சூத்திரம் கூறுகின்றது. வாக்குமனங்கட்கு எட்டாமல் அன்புக்கு எட்டு வதாய் மறைவாது வழிபடற் குரியவஞுய் நின்ற முதல் வெண் வாக்கிற்கும் மனத்துக்கும் எட்டும்படிச் சிவாலயத்தினிடத்தும், சிவனடியாரிடத்தும், திரு வேடத்தினிடத்தும் தெளிவாய்க் கண்டு வழிபடும் முறையினே இச் சூத்திரம் உணர்த்துகின்றது. முன் சூத்திரத்தில் பரமுத்தி கூறப்பட்டது. இதனில் சீவன் முத்தி கூறப்படுகின்றது. இஃது இயைபாம்.

# பொழிப்புரை

பதேனேராம் சூத்திரத்தே செரன்ன வண்ணம் அயரா அன்பினுல் அரன் கழல் அணேந்த முத்தன் விணேப்பயண அனுபவித்தற்குப் புறத்திற் செல்லுங் கால் சீவன் மூத்தன் எனப்படுவான். அந்தச் சிவன் முத்தன் புறத்துச்செல்லுங்கால் செங்கமலமலர் போல விரிந்து விளங்கிய முதல்வனுடைய தாங்குந் திருவடியை **அணே**யவொட்**டா** து அத்திருவடியை மறக் கு**ம்**படி மு**ம்ம**லங்களும் மு**யலு**ம். ஆதலால், **அ**வ்வா*று* மறக்கும்படி செய்விப்பதை இயல்பாகக் கொண்ட அம் மும்மலங்கள் என்றும் அழுக்கை ஞானம் என் னும் நீரிறுல் கழுவி அவ்வாறு கழுவுதலால் அயரா அன்பு செய்யும் டெய்ஞ்ஞானிகளோடு கலந்து கூடி மலத்தால் உண்டாகும் கீங்குதலால் இடைவடோத அன்பினே உடைய அம்மெய்ஞ்ஞானிகளுடைய திரு வேடேமாகிய விபூதி உருத்தி ரொக்கங்களோயும் சிவாலயத்தையும் சிவனேனவே கண்டு வழிபட்டு வாழ்வன்.

#### கருத்துரை

சிவப்பேறடைந்த ஞானிகள் சீவன் முத்தராகும் நீஃக்கண் தமது ரிட்டை நசித்துவிடா வண்ணம் வெளி முகமாகச் சிவா**லயத்** 5டத்தும், சிவனடியா ரிடத்து**ம்**, திருவேடத்தினிடத்து**ம்** வழிபாடுடை**யவ** ராக ஒழுகவேண்டும்

# சூர் **ணி**கை

- 1. முட்மேலங்களோயும் களோகை.
- 2. சிவஞானிகளுடனே கூடுக.
- 3. சிவஞானிகளேயும் சிவலிங்கத்தையும் சிவ னெனவே தேறி வழிபடுக
- 4. வழி படாமையை ஒழிக

#### விளக்கம்

அரன் கழல் ின்ற நிலே பரமூத்தி எனப்படும். அந்நிலே நின்றுர் புறத்துச் செல்லு நில் சீவன் முத்தி எனப்படும். சேவன் முத்தருடைய அறிவு, இச்சை செயல்கள் மூன்றும் செல்லும் இடம் இவை என்பதே இச் சூத்திரச் செய்தியாகும். இவர்த**ம் அறிவு** ''**அ**ம்மலங் க*ழீ*இ" என்பதறுல் மலங் கழுவத**ற்** இருழிற்படும். ''அன்புரொடு மரீஇ" என்பதணுல் இவர்களுடைய இச்சை அன்பர் கூட்டத்திற்றெழிற் படும். ''தொழும் '' என்பதால் திருவேடத்தையும் சிவாலயத்தையும் சிவனெனவே வழிபடுத**லி**ல் செய**ல்** தொழிற்படும். மல நீக்கத்தால் அன்பர் கூட்டத்திற் பற்று கிகழும். அப் பற்ருல் அவரையும் அவர் வேடத்தையும் ஆலயத்தையும் வழிபடுக் தொழில் ரிகழும். பசுவின் பாலானது செல்வருக்கு உணவாயும், உடம்பு கோயின்றி வளரச் செய்யும் மருந்தாயும் இருத்தல்போலச் சீவன் முத்தரின்

இவ்வகை வழிபாடு சிவானர்த அனுபவத்தை மேன் மேல் வளரச்செய்யும் அநுபவமாகவும், மல வாசனே *யாகிய கோயை கீக்கும்* மருந்தாகவும் உ*த*வும். ஆணவம், மாயை, கன்மம் என்ற மூன்றும் மெய் யுண**ர்ந்து நீட்டை கூ**டி*ஞெரிடத்து*ம் யாதானும் ஒரு வழியால் நுழைந்து மெய்யுணர்வைக் கீழ்ப்படுத்திப் பிறவிக்கு வித்தான பழைய விபரித உணர்வை மேற் படுத்தும். இஃது ஆகாது. ஆதலால், மும்மலங்களே யும் க**ோ**யவேண்டும். ஆணவம், உண்மையை அறிய வொட்டாமல் மறைக்கும். மாயை, மயக்கத்தை உண்டுபண்ணும். கன்மம், விருப்பு வெறுப்பை உண்டாக்கும். ஆகவே அறியாமையோடு கூடிய மையக்கத்தால் உண்டொகும் விருப்பால் யான், எனது என்னும் புத்தி ரிகழும் ஆதலால், இந்த அஞ்ஞான த்தை விலக்கவேண்டுவதாயிற்று. கெருப்பு ஓரிடத்தின் ஏகதேசத்தைப் பற்றினுலும் அப்போதே அதைக் கெடுக்கவேணரும். இல்லேயேல் அதை இடமுற்றும் கெடுத்து முறு இவௌரும். அவ்வாறே, மும் மலங்களேயும் தோன்றும் போதே கெடுக்காவிடில் அவை சிவஞானத்தை முற் றும் கெடுக்கும். '' இனேதாக முள் மரம் கொல்க ; களேயுார் கைகொல்லும் காழ்த்த இடத்து'' என்பது தேவர் உரை. இதனுல் தற்போதமின்றிச் சிவ ஞானத்துள் அடங்க வேண்டும் என்பது பெறப் படும். சீவன் முத்தர் சிவபக்தர்களோடே இணங்க வேண்டும். ஏனேயரோடிணங்கலாகாது. அல்லா தார் தற்போதத்தை உண்டாக்கிக் கெடுப்பர். இவர்கள் தெய்வமில்லே என்பாரும், வீரதமே தெய் வம் என்பாரும், அந்தந்த மதங்களே மேலென்பாரும் ஆகப் பல திறத்தினர் ஆவர். இவர்கள் மும்மலங் களினும் கொடியர். ''சமயவாதிகள் தத்தம் மதங் களே அமை வதாக அரற்றி மஃந்தனர்'' என்பது முதலியே திருவாக்குகளும் இஃதுணர்த்தம். ''மறப்பித்துத் தம்மை மலங்களின் வீழ்க்கும் சிறப்பிலார்'' என்பதும் அது. ஆணுல், சிவபத்த ராவார், மறவியை மாற்றி, ஞானக்கண்ணோ உதவி, பிறவிக் குழியினின்றும் எடுத்து, நன்னெறிக் கண் செலுத்தி, வாழ்விக்கும் சிறப்புடையவர் ஆவார். தீவிரதர அன்புடையார் பித்தர் போலக் காணப் படுவர். இவர் மெய்த்தவரெனப்படுவர்.

இனிக்காமக் கிழத்தியர் வடிவிற் காணப்படும் ஆடை ஆபரணம்முதலியன காமுகரை வசஞ்செய் யும் ; இன்பஞ்செய்யும், அதுபோலத் திருவேடமும் சிவாலயமும் காட்சி மாத்திரையில் மெய்யுணர் வுடை யாரை வசப்படுத்தி இன்பஞ் செய்யும். திருவுருவங் களேயும் வழிபடுதல் இன்ன தன்மை பற்றியதேயாம். திருஞான சம்பந்த சுவாமிகட்கு அப்பர்சுவாமிகள் \_\_\_ திருவேடத்தைத் தரிசிக்க விருப்ப மிருக்தமையும் இதற்குச் சான்ருகும். மற்றும், தெருவேடம் சிவா லையம் என்றும் இடங்களில் முதல்வன் தபிரினிடத்து செய்போல விளங்குவன். ஏனேய இடங்களில் பாலில் கெய்போல் மறைய சிற்பன். இனி, விறகி னிடம் 🖇 எப்போதும் உண்டு என்பதுண்மையாம். ஆயினும் கடைந்தாலன்றி வெளிப்படாது. கடைந் தால் விளங்கித் தோன்றும். கடையாதபோது தீத் தோன்ருமை பற்றி விறகில் தீயில்லே என்பது பொருந் தாது. அவ்வாறே தாவரவடிவின்கண் சிவன் இருப் பவதைகொளு். மேந்தேரக் கிரிகையையுள்ளபோது விளங்கித் தோன்றுவன். அஃதில்லாவிடத்து வடிவமே தானுக நிற்பன். ஆதலால் தாவர சங்கம மென்னும் இரண் டிடத்தோம் முதல்வன் பிரகாசிப்பன் என்க! மற்றும் ஒவ்வொரு பொருளுக்கும் வெவ்வேறு பெய**ர்**களிருக்கத் திருவேடமும் சிவால**யமு**ம் **மட்டில்** கடவுட் பெயரால் தோன்றுதல் கடவுளிடத்தில் அன் பைக்கண்ட மாத்திரத்தே உண்டுபெண்ண ற்கேயாம். பசுவிற்கு மடியின்கண் போல் வெளிப்படும். கன்றைக் கண்டால் வெளிப்படும். அதுபோலவே ஆலயத் திருமேனியில் அன்பு கண்டேவிடைத்து முதல்வன் வெளிப்படுவன். திருக்கண்ணப்பர் வர லாறு இஃதுணர்த்தும் மெய்யுணர்வுடையாரையும் அன்பி ணு லே யே வழிபடவேண்டும். வழிபாடு செய்யாக்கால் நன்றி கொன்ற உய்தியில் குற்றமே விளேயும். தன்னேக் காப்பாற்றிய குருவை மறத்த லாகாது. உயிர் என்றும் அடிமையேயாம். ''தான் தூஞச் செய்தாணப் பிள்ளே மறத்தல் பிழை'' என்பது இக் கருத்தை விளக்குவதே. ஆத**லா**ல், அன்பு விளேயுமிடமாகிய சிவலிங்கத்தையும், அன்பே உருவாகிய சிவன்டியாரையும் திருவேடத்தையும், சிவமாகிய 'சிவானுபவத்தை அன் பே உண்டு பண்ணிய சிவதேசிகர்களேயும் யாண்டும் வழி படல் வேண்டும் என்பதே இச் சூத்திரமுடிபாம்.



பன்னிரண்டாந் திருமுறை திருந்தொண்டர் புராணம் (ஸ்ரீ சேக்கிறார் சுவாமிகள்)

வாழ்த்து

உலகெலா முணர்க் தோதற் கரியவன் கிலவு லாவிய நீர்மலி வேணியன் அலகில் சோதியன் அம்பலத் தாடுவான் மலர் சிலம்படி வாழ்த்தி வணங்குவாம்.

## தொடர்புரை

பரமுத்தி நிலேயடைந்த மெய்யுணர்வினர், எடுத் தள்ள உடல் நீங்குந் தனேயும் இவ்வுலகிடையே வாழ வேண்டியிருத்தலின், முடிவில் சிவானர்தப் பெரும் பேறெய்துகாறும் எங்ஙனம் தாம் ஈண்டை அரிதின் அடைந்த மெய்யுணர்வையும் சிவபோகத்தையும் இழவாமல் காத்துக்கொள்ள வேண்டுமென்பது தெரிதலே ஆன்ம ஈடேற்றத் துறையின் கடைசியான ஆசங்கையாம். அவ் வாசங்கையை எழுப்பு முக மாகப் பதிணென்ருக் கிருமுறை இறுதிப் பாசுரம் கிகோவூட்டிய செய்தி முன்னரே அத் திருமுறை விளக்க இறுதியிலே காட்டப்பட்டது. இனி அவ் வாசங்கைக்குரிய பூரண விடையையும் இத் திருமுறை தெளிவு செய்கின்றது. இதற்குமேல் ஆசங்கை கிகழ்தற் கேதுவில்லாமையால் சூத்திரம் பன்னிரண் டோடு முடிவெய்தல் போன்றே திருமுறைகளும் பன் னிரண்டோகி முடிவுறுகின்றன என்னலாம். இனித் தொருமுறைகளின் எண்ணிக்கையை அதிகப்படுத்துத

**அம் முறைமையன்**றென **இச்செய்**தி காட்டுகின்ற தென்னலாம். யோகியர்க்குத் துவாத சாந்தத் தலம் போல்வது சிவஞானியோக்கு இந்நூல் எனச்சுருங்கக் கை றெல் **ஏற்புடைத்த**ை எங்ஙனமாயிறும் இப் பன் னிரண்டாக் திருமுறை பன்னிரண்டாம் சூத்திரச் செ**ய்தியோடு தொடர்புடை**யதென்பது யாவரும் அறிந்த ஒன்றே ஆகும். திருத் தொண்டர் புராணமே குரு வழிபாடு, சிவலிங்க வழிபாடு. சிவ **னடியார் வழிபாடு, திருவேட வழிபாடு முதலி**ய செய்திகளேச் சான்று காட்டி நிறுவுகின்றமதென்பது வெளிப்படை. இக் நூலுட்படும் காயன்மார் வர லாறுகளெல்லாம் மேற்குறித்த செய்திகளேயே தெரிவிக்கின்றன. இந் நூலுட் கூறப்படும் வர லாறுகள் எம்போலியர்க்கு அசாத்தியமான செயல்க ளாகக் காணப்படினும், மெய்யுணர்வினர்க்கு இயல் பான செயலாகவே தோன்றும். தெய்வப் புலவ ராகிய சேக்கிழார் பெருமான் சிவபத்தி அடியார் பத்தெயாதிய பெற்ற சிவகரணமுடையாராதலால் அவரது திருவுள்ளம் காயன்மார் செயற்கரும் செயல் க**ீன அ**ங்ஙெனமே **ஏற்றுக்கொண்டது**. சிவம் இ*தனோ* ஆமோதித்த தன்மை வானிழல் கூறிய மெய்ம் மொழியான ''உலகெலாம்'' என்பதால் விளங்கும். **மற்றும் இர் நாற்குத்** தோ**ற்றுவாய் செய்த**ருளிய சு**ந்தரமூர்த்**தி சுவாமிகட்கும் இவ்வகைத் தெய்வ வாக்கே தூணேகின்றுதவியமையும் பிரசித்தம். சிவபரம் பொருளும், நாயன்மாரும், ஆதலால், சீர்சால் நம்பிகளும், சிவனடியார்களும். சேக்கிழார் சுவா**மி**களும் ஒரு முகமாகப் போற்றியும் வெளி பிட்டும் உபகரித்துள்ள இந்நூல் சிறந்த சான்முக உள்ளமை வியப்பின்றும். இதனினும் பன்னிரண் டாஞ் சூத்திரத்துக்குச் சிறந்த சான்று வேறிலது. இந் நாலுட் கூறப்படுவாரீனவரும் சீவன் முத்தி நிலேயினின்று செயற்கரும் செயல் புரிந்துளா ராதலின், இத் திருமுறை இதன் முன்னதனேடு இயைபுடையதாகும்.

# பொழிப்புரை

உலகமெல்லாம் உணர்க்து கூறுதற்கு அருமை யானவனும், சக்திரன் தவழ்கின்ற கீர் கிறைக்த கேடையையுடையவனும், அளவில்லாத பேரொளியனு மாய் திருச்சிற்றம்பலத்தில் திருக்கூத்தாடும் இறைவன்தன் மலர்கின்ற சிலம்பணிக்த திருவடியை வாழ்த்தி வணங்குவோம். (மற்றும்) உலகெலாம் உணர்க்து ஓதற்கரியவன், கிலாவுலாவிய கீர்மலி வேணியனுய் அமர்த்து, அலகில் சோதியனுய் எழுக்து விரிந்து, அம்பலத்தாடியாய் நின்று, சிலம்பும் மலரடி காட்டி, வாழ்த்தி வணங்குமாறு உயிர்கட்குக் திரு வருள் புரிகின்றுன் என்பர்.

### பொருத்தம்

பொ தப் படையாக கோக்கின், சூக்கிரத்தே "செம்மலர் கோன்தாள்" என்ருங்க இப்பாசுரத்தே "உலகௌம் உணர்க்தோதற் கரிய வன் அடி" எனப்பட்டுள்ளது. "அரன் எனத்தொழுமே" எனச் சூத்திரமுடிவு போன்றே இப்பாடலும் ' அடி வாழ்த்தி வணங்குவாம்என முடிகின்றது, முதல் வன் சீபாதமே யாவற்றையும், யாவரையும் அகப் படுத்தித் தாங்குகின்றதெனச் சூத்திர மிசைச்ப்பது.

அவ்வாறே பாசுரமும் ''மலர் அடி'' எனக் கூறுதல் காணலாம். இனிச் சூத்திரம், சீவன் முத்திரிலேக் கண் அறிவு இச்சை செயல்கள் புறம்பாகிக் கேடு விளேயாதிருக்கும் பொருட்டு மலங் குழுவுதல், சிவ னடியாரை **ம**ருவுதல், சிவவேடம் சிவ**மென**க்கரு துதல், சிவாலயம் வழிபடுதல் முதலிய செயல்களேச் செய்யு மாறு பணிக்கின்றது. ஞாஞசாரியரை மறவாமை சிறப்பாக இதன்கண் எடுத்தோதப்படுகின்றது. இவையெல்லாம் சீவன் முத்தர் ஒழுக்கமாகும். இவ் வொழுக்க முரைத்தலே சூத்திரத்தின் குறிக்கோள். இவ்வாறே இப்பாட்டும் ஒழுக்கமுணர்த்துதல் ''வாழ்த்தி வணங்குவாம்'' என்றுரைத்தலால் அறிய லாம். அன்றியும் இப்பாட்டின் ஆரம்பச் சொல் '' உலகம் " என்பது - இச்சொல் நீலத்தையும், உயிர் களேயும், ஒழுக்கத்தையும் குறிப்பதென்பர் சேஞ வரையர். எனவே ஒழுக்கக் குறிப்புடையது உல கெனும் சொல் எனவும் தேறலாகும். அன்றியும், " உலகம் என்பது உயர்ந்தோர் மாட்டே" எனப் படுதலின் மெய்யுணர்வுடைய ஞானியரை இச்சொல் காட்டும். ஆதலால், சீவன் முத்தராவாரும் மெய்ஞ் ஞானியரோடு கூடியுறைந்து முதல்வனே உணர்தலும் ஓதுதலும் செய்யற் பாலர் என்பதும் தெரியலாம். உலகௌம் உணர்ந்து ஓதற்கரியங்ஃல சமய வாதங் கடந்த நிலேயா த**லி**ன் சிறியார் கூட்டு றவு கூடா*ெதன்* பதையும் உணர்த்தும். பரமனே ஞாஞசாரியஞூ நலஞ்செய்தனின் அன்னவரை மறவாது வணங்கு தல் தலேக்கடமை எனப் பாட்டுத் தேற்றும். இதனே ''ஙிலவு உலாவிய வேணியன்'' என்பது புலப்படுத்துவதாம். "தூமதி சடையிசைச் சூடுதல்

தூ நெறியாம் அதுயான் என அமைத்தவாறே'' என் பது பட்டினத்தார் வாக்கு. '' நீர்மலி வேணியன் '' என்ற தொடர்பு ''மலங்கழிஇ'' என்றதன் பொரு ளேக்குறிக்கும். ''அலுகில் சோதியன்'' என்பது சிவலிங்க வழிபாட்டினே உணர்த்தும் குறிப்புடை யது. சோதி, ஞானம் குறிப்பது. ஞானத்தின் பயன் அருள். சிவலிங்கம் அருட்குறி எனப்படுதல் ''அம்பலத்தாடுவான்'' என்பது பெருமா கோக்கு றிக்கும். ஆடு தல் இறை தொழில். ஆடு தல் சஞ்சரித்தலும் குறிக்கும். நடமாடுங்கோயில் அடி யார்களாவர். ஆதலால் அவரடி வணங்கிவாழ்த் தலும் இதனுள்ளடங்கும். சிவத்துக்குரிய சின்னங்க ளாக இப்பாடலகத்தே ஙிலவு, கீர், சிலம்பு எனு மிவை கூறப்பட்டுள. அடியார்க்குரிய சின்னங்கள் திருநீறு, உருத்திராக்க மாஃ. பஞ்சாக்கரம் ஓதுகை ஆம். நிலவு வெள்ளிய நீற்றை நினேவூட்டும். கங்கை யருவிமா**ஃ.** கண்டிகைமா**ஃ**வை ஞாப**கப்படு**த்<u>த</u>ும். பஞ்சாக்கர ஒலி அல்லது பிரணவ ஒலியைச் சிலம்பு உணர்த்தா நிற்கும். நிலவையும், நீரையும், திலம் பையும் சேர்த்தே சிவத்தை வழிபடும்போது வணங்கு கிரும். அங்ஙனமே திரு ரீறு ம், கண்டிகையும் மந்திர ஒலியும் சிவமாகவே வழிபடற் பாலன என் பதை நாமுணரலாகும். சிலம்பு ஓங்கார வடிவும் ஓ வியுமுடைய தென்பது யாவரும் அறிவர். சாத்திர நூலாகவின் ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர் பதினேராம் சூத்திரத்தே ''கழல்'' கூறினர் · தோத்திர நூலாக . வின் இத் திருமுறையின் இப்பாடல் ''சிலம்பு'' கூறியது. எனவே சத்தியோடு கூடிய சத்தணே இவ்விரு நூல்களும் கமக்குப் புலப்பட வைத்தன

என்பதில் ஐயமின்ரும். இங்ஙனம் குறிப்பு மொழிக ளால் இப் பன்னிரண்டாம் திருமுறை முதற் பாட்டு, பன்னிரண்டாம் சூத்திர உபதேசத்தை – ஆணேயைப் புலப்படுத்தல் கழிபேருவகைக்கடலுள் கருதுவாரை மூழ்த்தித் திளேக்கச் செய்தல் ஒருகலே. இத் திருமுறை இறுதிப் பாடலும் . அடியாரவர் வாழ்புகழ் நீன்றது '' என்று கூறித் திகைக்கட்டுதல் காணற் பாலதாம். இனித் திரு முறைகள் இதனுடு முடிவுறுதலே '' உலகெலாம்'' என்ற காடக்கச் சொல்லே இறுதிக் கண்ணும் நீன்ற காட்டுதல் நயந்தரு செய்தியாகும். சீவன் முத்தி நீலேயில் இங்ஙனம் ஒழுகுவார் தட்டாமற் பேரின்பம் எய்துவர் என்பதனே இத் திருமுறையின் இறுதிப் பாடல் என்றும் இன்பம் பெரு தம் '' என்றுரைத்தல் கட்டுரையாம். தொழுது வாழ்க உலகெலாம்!

# பின்னுரை

இதுகாறும் பன்னிரு திருமுறைகட்கும் – பன் னிரு குத்திரங்கட்கும் இனயபிருத்தல் கூடுமென்று சிற்றறிவில் பட்டதொன்று அவ்வச் குத்திரங்களேக் காட்டி, அந்தந்தத் திருமுறை முதற் பாசுரங்களே இணேத்து இயன்றளவும் ஆராயப்பட்டது. மதி நுட்பமுடையார்க்குப் பல்வகை இயைபுகளும் தாமே தோன்றும் குற்றம் பொறுக்கப் படுவதாகுக! சுருங் கக்கூறின், ''தமிழதனின் உள்ளுறு நெய்ச்சுவையே'' சிவஞானபோதமெனல் உண்மைக் கூற்மும். எனவே நம் அருமைச் சிவஞானபோதம் வேதாகமங்களோடும் கால்வராதியோர் தமிழோடும் இருவகைத் தாதான் யிய நிஃயினும் ஒன்றுபட்டு நின்று நம்மனேருக்கு நன்று பயக்கும் விருப்பமுடைய ஞான நூல் என்ன லாகும்

மக்களே நன்னெறிப் படுத்துவது சமயம். சமய ஞானத்தை ஐயந்திரிபற மக்கள் யாவர்க்கும் அறி வுறுத்த வேண்டுமென்பதே ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர் திருவுள்ளம். இதனுல் நன்கு வரையறை செய்து எவரும் அசைக்க இயலாவண்ணம் சிவஞானபோத சாத்திரத்தைச் சமைத்தளித்தனர். இதஞிலயே பிரமாணம் – இலக்கணம் – சாதனம் – பயன் *என் ந* முறையிலே இச் சாத்திரத்தை யாத்தருளினர். ஏதுவும் மேற்கோளும் எவரும் மேற்கொள்ளுமாறு நாட்டியருளினர். இம் முறையினே உள்ளத்துக் கொண்டு இக் கண்ணேடு திருமுறைப் போக்கினே ஆய்வோமாபின் சிற்சில உண்மைகள் நுண்மையாகப் ்புலப்படாமற் போகா. பதி, பாச, பசு உண்மை களேப் பிரமாண முறையிற் காட்டுவதாக ஸ்ரீ ஞான சம்பந்தப் பெருமான் வரலாறு அமைந்திருத்தல் காணலாம். பசு, பாச, பதி இலக்கணங்களேச் சான்று காட்டி சிறுவுவதுபோலத் திருநாவுக்கரசர் வரலாறு சபைக்து கெடத்தல் உணர்த்துகின்றது. சத சத்தாகிய ஆன்ம சாதன முறையினே இரு நாச்சி யார் சமேதரான ஸ்ரீ சுக்தரமூர்த்த சுவா**மிகள்** சரிதம் மெய்ப்பிக்கின்ற தென்னலாம். சாதன அறிவு குருவருளால் விகுளை தலே உள்ளங்கை செல்லிக் கனிபோல ஸ்ரீ மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் வாழ்க்கை-கெறி புலப்படுத்துகென்றது. சாதன சிந்தனோ சித்திபெறு முறையினேச் சித்தராகிய திருமாளிகைத் தேவர் திவ்ப சரிகைத் தெரிவிக்கின்றதென்னலாம். பாச **ீக்கம் <sub>ஒரு</sub> பயணுமென்**பதைப் பசுக்க**ளி**ன் துயரம் போக்கிய திருமூலர் செயல் செவ்விதின் செப்புகின் றதெனலாகும். சிவப்பேறு இவ்வியல்பிற் றென்பதைப் பாணபத்திரர்க்குதவிய திருவாலவா யுடையார் திருவினோயாடல் நன்கு நவில்கின் றதாகும். முத்தரியல்பினேப் ''பத்திச் சுலைகைனி' சொட்டச்சொட்டப் பாடிய"ருளிய ஸ்ரீ சேக்கிழார் பெருமான் பண்பாடே தெளிவுறுத்தும். இங்ஙனம் அவரவர் வரலாறுகளே அமைந்து கவின் செய்தஃல உள்ளுதோறும் உள்ளுதோறும் உள்ளம் இனிக்கும் எனல் மிகசயாகாது. அறமே பிரமாணம். பொருளே சாதனப் பொருள். இன்பமே இலக்கணம்-விடுபேறே பயன். அறன் வலியுறுத்தல், நீத்தாருறு திப் பொருள் – வான்சிறப்பின்பம் – கடவுள் வாழ்த்து கெறி வீடு ஆக்ய நான்கு அதிகாரங்களாகத் திருக்குறன் என் னும் தமிழ்மறை கூறுவதும் பிரமாணமாதி நான் அடங்குவதேயாகும். எவ்வாற்ருனும் வேதாகம் தமிழ்மறை சீதி நூல்களெல்லாம் பொருந்துமாறு முரணின்றி முட்டறுத்துச் சித்தாந்த கெறி புலப்படுத்துவதே சிவஞானபோத சாத்திரத்தின் கோக்கம். இக் நூலுரைக்கும் என் னெறியுணர்ந்து ஞாஞசாரியரையடைந்து தெளிஷ பெற்றுக் கட்டறுத்தின்பம் பெறுதலே மக்கட் பிறப் பெய்தியு**ள்ள** நம்மனேர் கடமையாகும்.

இங்ஙனம் இக்நூலே இயற்றுமாறு உள்ளிருக் துணர்த்தியருளிய ஸ்ரீ நமச்சிவாய தேசிக பரமாசாரியர் திருவடிகளே வழுத்தி, தமது பேருரையால் வழி புலப்படவருளிய மாதவச் சிவஞான சுவாமிகளாரை நிணந்து, இவ் வெளியகே கண அடிமை கொண்டு இந்நூலே இயற்றக் கட்டின் பிட்டருளியும் ஆதீன வெளியீடாகத் திருவருள் புரிந்தும் எழுந்தருளியுள்ள திரு வாவடு துறை ஆதீனம் 21-ஆவது குருமகா சந்நி தானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக பரமாசாரியர் திருவடிகளே வணங்குகின்றேன்.

வாழ்க !



# பிழையும் திருத்தமும்

| பக்கம் | ഖനി | பிழை                      | திரு <b>த்</b> தம்                    |
|--------|-----|---------------------------|---------------------------------------|
| 23     | 21  | ஆண் மீ க                  | ஆன்மீ க                               |
| 56     | 18  | ஊர் திவால்                | ஊர்தி வால்                            |
| 67     | 10  | 'எனவும்'<br>என்பதன் பிறகு | ்பின்னர்' என் <i>ற</i><br>சேர்க்கவும் |
| 119    | 21  | 'என' என்ற<br>சொல்லே       | மீக் <b>கவும்</b>                     |
| 164    | 17  | பிள் வோ                   | பി <b>ள்</b> ன                        |

